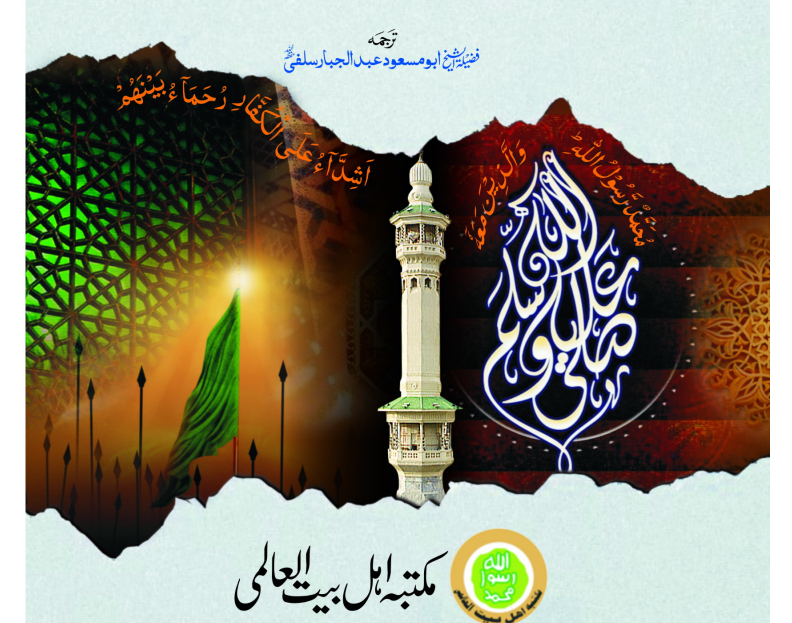


ناليف نفيدين عثمان بن محمالنا صرى آخم بسطر



#### تر تنب

| 11         | حرف اوّلعرض مترجم                                                | <b>⊕</b> |
|------------|------------------------------------------------------------------|----------|
| 14         | خطبه مسنونه                                                      | ₩        |
| 19         | سخنے چنر                                                         | ₩        |
| 20         | تمهيد وتعارف                                                     | <b>⊕</b> |
| ۲۸         | مطالعہ تاریخ کے دوران احتیاط                                     | ₩        |
| ٣٢         | تاریخ طبری کو دوسرول پر مقدم سجھنے کی وجو ہات                    | <b>⊕</b> |
| ٣٢         | تاریخ طبری میں امام محمد بن جربر طبری کا اسلوب نگارش             | <b>⊕</b> |
| ٣٧         | تاریخ مسخ کرنے کے لیے بعض مؤرخین کا طریق کار                     | <b>⊕</b> |
| ٣2         | تاریخ اسلام کی شکل بگارنے اوراس میں تدسیس کرنے میں شیعہ کا کردار | <b>⊕</b> |
| ٣٨         | اہل سنت کے ہاں تحقیق کا منبح کب شروع ہوا؟                        | <b>⊕</b> |
| ۳٩         | حفرت نبی کریم طفیقاتیا کی بعثت                                   | <b>⊕</b> |
| ۳۵         | خلافت سيدنا ابوبكر صديق فالغيز                                   | ₩        |
| <b>۲</b> ۷ | سقیفهٔ بنی ساعده                                                 | <b>⊕</b> |
| ۵۳         | خلیفة الرسول کریم سیدنا ابو بکرصدیق کے فضائل ومنا قب             | ₩        |
| ۵۸         | حفزت رسول کریمؓ کے آپ کی خلافت کی طرف اشارات                     | ₩        |
| ۵٩         | سیدنا ابو بکر صدیق کی خلافت کے اہم واقعات                        | ₩        |
| 46         | خلافت امير المؤمنين سيدنا عمر بن خطاب وثالثهُ                    | ₩        |

| ۸۲  | آپ کے نضائل ومنا قب                                                          | €        |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 49  | امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق " کے شاندار کارنا ہے                            | <b>⊕</b> |
| ۷٣  | خلافت امير المؤمنين عثان بن عفان والفئه                                      | <b>⊕</b> |
| ۸۳  | حضرت عثمان بن عفان رضائنًه کے فضائل ومنا قب                                  | ₩        |
| ۲۸  | فتنے کے اسباب کیا تھے؟                                                       | <b>⊕</b> |
| 91  | حضرت عثمان رضی الله عنه پراعتر اضات                                          | <b>⊕</b> |
| 92  | حضرت عثان پراعتراضات کاتفصیلی جائزه                                          | <b>⊕</b> |
| 92  | يبلا اعتراض: - قرابت دارول كوحاكم بنانا                                      | <b>⊕</b> |
| 1•1 | د وسرااعتراض: - حضرت ابوذر گل جلاوطنی                                        | <b>⊕</b> |
| 1+0 | تیسرا اعتراض: - مروان کوافریقہ کے مال غنیمت سے پانچواں حصہ                   | <b>⊕</b> |
| 1+4 | چوتھا اعتراض: - قرآن مجید کے نسخوں کو جلانا                                  | ₩        |
| 1+4 | پانچوال اعتراض: -        عبدالله بن مسعوداورعمار بن ماسر کی پٹائی            | <b>⊕</b> |
| 1+4 | چھٹااعتراض:-                                                                 | ₩        |
| ۱•۸ | ساتوال اعتراض: - سفر میں پوری نماز پڑھنا                                     | ₩        |
| 11+ | آ تھواں نواں اور دسواں اعتراض: -غزوۂ بدر ، اُحداور بیعتِ رضوان میں عدمِ شرکت | <b>⊕</b> |
| 111 | گیار ہواں اعتراض: - عبید اللہ بن عمر کے قتل کا مسئلہ                         | <b>⊕</b> |
| III | بارهوال اعتراض: - جمعه کے روز دوسری اذان کا اضافه                            | ₩        |
| 110 | تيرهوال اعتراض: - سنحكم بن العاص كومدينه مين واپس بلا نا                     | <b>⊕</b> |
| III | شهادت عثمان رضي الله عنه                                                     | <b>⊕</b> |
| 119 | حفرت عثمان کو کن لوگوں نے شہید کیا؟                                          | ₩        |
| 114 | حضرت عثمان کس طرح شہید ہوئے اور صحابہ کرام نے ان کا دفاع کیوں نہ کیا؟        | ₩        |

| 122  | خلافت سيدناعلى بن ابي طالب رضى الله عنه                 | ₩ |
|------|---------------------------------------------------------|---|
| 114  | جنگ جمل                                                 | ⊕ |
| ırr  | حضرت على نے قاتلين عثان سے قصاص كيوں ندليا؟             | ₩ |
| 12   | جنگ صفین                                                | ₩ |
| ۱۳۲  | ان معرکوں میں کون کون سے صحابہ رسول شریک ہوئے           | ₩ |
| ۱۳۵  | کلیم کا قصه                                             | ⊛ |
| 1179 | جنگ ننهروان                                             | ₩ |
| 102  | شهادت امير المؤمنين عليٌّ بن ابي طالب                   | ₩ |
| וצו  | صحابہ کے درمیان اختلاف کے اسباب                         | ₩ |
| ۱۲۳  | ان جنگوں کے متعلق صحابہ کرام کا موقف                    | ₩ |
| ייאו | قا تلان صحابه کے متعلق اہل سنت کا موقف                  | ₩ |
| 174  | خلافت امير المؤمنين سيدناحسن بن على رضى الله عنهما      | ₩ |
| 149  | خلافت امير المؤمنين معاويه بن البي سفيان رضي الله عنهما | ₩ |
| 141  | يزيد بن معاوية كي بيعت                                  | ₩ |
| 14   | یزید بن معاویہ " کی بیعت کے متعلق اہل سنت کا موقف       | ₩ |
| 124  | امیریزید بن معاویہ خلافت کے لیے موزوں تھا یا نہیں؟      | ₩ |
| 140  | خلافت اميريزيد بن معاويه بن ابوسفيان رضي الله عنهما     | ₩ |
| ۱۷۵  | عراقی ،حضرت حسین سے خط و کتابت کرتے ہیں                 | ₩ |
| 122  | حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی مکہ سے کوفہ کی طرف روا نگی    | ₩ |
| IAI  | صحابہ کرام کا حضرت حسین کو کوفہ جانے سے روکنا           | ₩ |
| ۱۸۵  | كربلا ميں حضرت حسين رضي الله عنه كا دا خله              | ₩ |

| 19+         | ىانخة كربلا                                      | ₩ |
|-------------|--------------------------------------------------|---|
| 195         | سانحة كربلامين حفرت حسين كساته كون كون شهيد موئج | € |
| 194         | حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے خروج کی شرعی حیثیت     | ⊛ |
| 199         | شہادت حسین کے متعلق لوگوں کے نظریات              | ₩ |
| <b>***</b>  | شهادت حسين ميں يزيد كاكر دار                     | ⊛ |
| <b>r</b> +1 | يزيد بن معاويةً كے متعلق اہل السنة كا موقف       | ⊛ |
| r•0         | عدالت صحابہ                                      | ₩ |
| rır         | صحابہ کرام کی عدالت پر نقطہ چینی کرنے والے کون؟  | ⊛ |
| <b>11</b>   | صحابہ کے متعلق شبہات اور ان کے جوابات            | ₩ |
| <b>11</b>   | يهلا شبه اور اس كا جواب                          | ₩ |
| 777         | دوسرا شبه اوراس کا جواب                          | ₩ |
| 777         | تيسرا شبهاوراس كا جواب                           | ⊛ |
| 779         | چوتقا شبراوراس کا جواب                           | ₩ |
| ۲۳۰         | يانچوال شبه اور اس كا جواب                       | ₩ |
| ۲۳۳         | چھٹا شبہ اور اس کا جواب                          | ⊛ |
| ۲۳۳         | ساتوال شبه اور اس کا جواب                        | ⊛ |
| ۲۳۳         | آ تھوال شبہ اور اس کا جواب                       | ₩ |
| <b>۲</b> ۳۷ | نوال شبهاوراس کا جواب                            | ₩ |
| 101         | دسوال شبه اور اس کا جواب                         | ⊛ |
| <b>100</b>  | گيارهوان شبهاوراس كا جواب                        | ₩ |
| <b>۲</b> 4• | بارهوان شبه اور اس کا جواب                       | ₩ |

| ۲۲۳          | حفرت رسولِ كريم مِ الشِّفَادَيْزِ كَ بعد خليفه كون؟                                   | ₩ |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ۲۲۳          | حضرت علی کی او لیت کے متعلق شیعہ کے دلائل                                             | ₩ |
| ۲۲۳          | حدیث غدیر سے غلط استدلال اور اس کاصیح مفہوم                                           | ₩ |
| <b>1</b> 2m  | حدیث کساء سے غلط استدلال اور اس کاصیح مفہوم                                           | ₩ |
| 722          | شجره بن ہاشم                                                                          | ₩ |
| 1/1          | آیت ولایت سے غلط استدلال اور اس کاصحح مفہوم                                           | ₩ |
| <b>1</b> 1/4 | حدیث المنزلة سے غلط استدلال اور اس کاصحح مفہوم                                        | ₩ |
| 797          | آیت ذوالقربیٰ سے غلط استدلال اوراس کاصیح مفہوم                                        | ₩ |
| <b>19</b> ∠  | حدیث ثقلین سے غلط استدلال اور اس کا صحیح مفہوم                                        | ₩ |
| ۳۰ ۲۷        | حدیث علی منی وانامن علی سے غلط استدلال اور اس کاصحیح مفہوم                            | ⊛ |
| ۳•۷          | اس موضوع پر اکیس (۲۱) سوالات اور ان کے جوابات                                         | ₩ |
| ۳•۷          | ا حضرت ابو بكركى بيعت كے متعلق حضرت على كا موقف كيا تھا؟                              | ₩ |
| ۳۱۳          | ۲۔حضرت ابوبکر کی خلافت نص کے ذریعے قائم ہوئی یا مشاورت کے ذریعے؟                      | ₩ |
| ۳۱۳          | ۳۔ کیا تاریخ طبری کی احادیث اور مرویات کی تحقیق وتخریج ہو چکی ہے؟                     | ₩ |
|              | ٣ حضرت رسول كريم والفيكالية كاحضرت عائشه كويد كهنه كاكيا مطلب به كهتم                 | € |
| ۳۱۴          | يوسف كي صواحب هو؟                                                                     |   |
| ۲۱۲          | ۵ - کیا یہ بات صحیح ہے کہ رسول کریم طفی آیا نے حضرت ابو بکر اللہ کو امیر حج مقرر کیا؟ | ₩ |
| <b>۳</b> ۱۷  | ۲ _ کیا اصحابِ رسول اور اہل بیعت کے درمیان رشتہ داریاں تھیں؟                          | ₩ |
|              | 2۔ کیا یزید بن معاویہ مصحابی ہے کیا بیر صحیح ہے کہ حضرت معاویہ نے اسے                 | ₩ |
| ٣19          | ایخ متنهٔ کی بنایا تھا                                                                |   |
| ٣19          | ۸ کیا یہ بات درست ہے کہ بزید بن معاویہ نے مدینہ کومماح قرار دیا تھا؟                  | ₩ |

| ۳۲۰         | 9 حضرت حسين كاسرمبارك كهال دفن ہے؟                                               | ₩ |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------|---|
| ۳۲۰         | •ا۔ناصبی کون ہیں؟ کیا وہ اہل سنت سے ہیں؟                                         | ₩ |
|             | اا۔ جب ہم جانتے ہیں کہ حضرت حسین اور عبداللہ بن زبیر نے یزید کی بیعت نہیں        | ⊛ |
| ۳۲۱         | کی تو بیعت مکمل کیسے ہوگئ؟                                                       |   |
| ۳۲۱         | ١٢- كيامسجد حرام مين قال منع نهين ہے؟                                            | ⊛ |
|             | ١٣ ـ جب سيدنا حسين بن علي كو پية چل كيا تھا كه وه كوفيوں سے نبيں لا سكتے تو واپس | ₩ |
| ٣٢٢         | كيون نهاوثي ؟                                                                    |   |
| ٣٢٢         | ١٢- كيابي بات محيح ب كه حضرت محمد مطيع النافية فرمايا كه فتنه مشرق س أشف كا؟     | ⊛ |
|             | 10 حضرت نی کے اس فرمان کا کیا مطلب ہے کہ نجد شیطان کے سنگوں میں سے               | ₩ |
| ٣٢٣         | ایک سینگ ہے؟                                                                     |   |
| ٣٢۴         | ١٦- كيا حفزت فاطمه نظفُهُا كوالزهرا كالقب دينا جائز ہے؟                          | ₩ |
| ۳۲۵         | ا حضرت نی اپنی بیویوں کے درمیان تفریق کس طرح کر لیتے تھے؟                        | ⊛ |
| <b>77</b> 0 | ١٨- كيا حضرت نبي كريم ﷺ عليه منافقين كو جانتے نه تھے؟                            | ₩ |
| ٣٢٦         | ١٩- اَلشِّيعَة هُمُ اَهُلَ السُّنَّة كمصف كمندرجات صحيح بين؟                     | ₩ |
| ٣٣١         | ۲۰ _ كيا حضرت عمرٌ نے حضرت فاطمةٌ لواس قدر مارا كه ان كا بچه ضائع ہو گيا؟        | ⊛ |
| ۳۳۱         | ٢١ - كيابير بات درست ہے كه آيت مباہله ميں حضرت على نبي كا متباول بن كئے تھے؟     | ⊛ |
| mmm.        | خاتم                                                                             | ₩ |
| ٣٣٦         | فېرست مراجع ومصادر                                                               | ⊛ |
|             | **************************************                                           |   |

#### فِسُمِ اللهِ الرَّمُ الرَّحِيْمِ



﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]

'' كهتم بهترين امت ہو، جسالوگوں (كى راہنمائى) كے ليے نكالا گيا ہے، تم يكى كاحكم دية ہواور برائى سے روكة ہواور الله يرايمان ركھتے ہو۔''

﴿ لَا تَجِدُ قُومًا يُّوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ يُو آدُّوُنَ مَنُ حَآدَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ لَوْ كَانُوا آبَاءَ هُمُ اَوْ اَبْنَاءَ هُمُ اَوْ اِخُوانَهُمُ اَوْ عَشِيْرَتَهُمُ اَوْ اَبْنَاءَ هُمْ اَوْ اِخُوانَهُمْ اَوْ عَشِيْرَتَهُمُ اَوْ اَبْنَاءَ هُمْ اَوْ اِخُوانَهُمْ اَوْ عَشِيْرَتَهُمُ اَوْلَائِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَ اَيَّدَهُمْ بِرُوْحٍ مِنْهُ وَ يُدُخِلُهُمْ جَنَّتٍ تَجُرِى مِنْ تَحْتِهَا اللَّهُ خَالِدِينَ فِيْهَا رَضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ أَوْلَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ ﴾ [محادلة: ٢٢]

''کہ (وہ لوگ جنہوں نے جنگ بدر میں اپنے بیٹوں ، بھائیوں ، باپوں پر تلواریں سونت لی تھیں ) تو انہیں ایسا نہ پائے گا کہ وہ اللہ تعالیٰ اور یوم آخرت پر ایمان رکھتے ہوں اور وہ ان لوگوں سے دوستی بھی رکھیں جو اللہ اور اس کے رسول سے خالفت رکھتے ہیں (اور مخالفت کرنے والے بیلوگ خواہ) ان کے باپ ہوں ، یا ان کے بیٹے ہوں ، یا ان کے بھائی ہوں ، یا ان کے قرابت دار ہوں کیونکہ اس نے ان کے دلوں میں (پھر پر لکیر کی طرح) ایمان لکھ دیا ہے اور اپنی روح سے ان کی تا ئید کی ہے ، اللہ انہیں ایسے باغات میں داخل کرے گا جن کے بینچ نہریں ہوں ، یہی لوگ اللہ کالشکر ہیں ۔'' گیا اور وہ اللہ سے راضی ہوگے ، یہی لوگ اللہ کالشکر ہیں ۔'' اور اللہ تعالیٰ ان الفاظ میں ان کی تعریف کر رہا ہوکہ اور اللہ تعالیٰ ان الفاظ میں ان کی تعریف کر رہا ہوکہ

﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ اَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّادِ رُحَمَاءُ بَينَهُمُ تَرَهُمُ رُكَّعًا سُجَّدًا يَّبَتَعُونَ فَضًلًا مِنَ اللَّهِ وَ رِضُوانًا ﴾ [فتح: ٢٩] ترهُمُ رُكَّعًا سُجَّدَ اللَّه عَرسول بين، اورجولوگ ان كساتھ بين، وه كفار پر بڑے سخت بين اور آپس مين بڑے نرم خو بين، تو انہيں الله سے خوشنودی اور فضل عناش كرنے كي غرض سے ركوع اور سجد كرتے ہوئے د كھے گا۔''

چنانچہ جس استاد کے شاگر دامتحان کے موقع پر، ماسوائے دوتین کے، سب فیل ہوگئے ہوں اسے دنیا کا کون سا ادارہ کوئی تمغۂ فضیلت دے گا؟ اور جس رسول کے صحابہ، اپنے ہادی ومرشد کے فوت ہوتے ہی مرتد ہو گئے ہوں، اسے دنیا کی کامیاب ترین ہستی کون قرار دے گا؟

الحمد الله! ہمارا ایمان ہے کہ حضرت محمد رسول الله طنے آنے وی العقول مخلوق سے افضل اور اولا د آ دم کے سردار ہیں۔ تبلیغ رسالت میں، جتنی کا میابیاں آپ کے حصے میں آئیں کسی اور پینمبر کے شار میں نہیں آئیں اور جس قدر آپ کی اُمت اور خصوصاً صحابہ کرام اور تابعین عظام کو پخته ایمان اور خلوص و تو کل نصیب ہوا، اس قدر کسی اور امت کو نصیب نہ ہوا، لیکن اعدائے دین کوشایدان کی بیسر خروئی اور عظمت ایک آئھ بھی نہ بھائی، چنا نچہ انہوں نے مختلف بہانوں سے ان کی عظمت کو داغدار ثابت کرنے کے لیے کذاب راویوں کی مکذو بہروایات کا سہارالیا اور انہیں شائع کر کے اپنے دلوں کی مجر اس نکال لی۔ بقول شاعر (بتغییریسیو)

حَسَدُوهُمُ إِذًا لَمُ يَنَالُوا سَعْيَهُمُ

فَالُقَوْمُ اَعُدَاءٌ لَهُمُ وَ خُصُومُ وَ تَرَى اللَّبِيْبَ مُحَسَّدًا لَمُ يَجُتَرِمُ

شَتُمَ الرِّجَالِ وَ عِرُضُهُ مَشْتُوُمُ وَ كَذَاكَ مَنْ عَظُمَتُ عَلَيْهِ نِعُمَةٌ

حُسَّادُهُ سَيُفٌ عَلَيْهِ صَرُوهُ

[شرح ترغیب و ترهیب: ۲۷/٤]

• '' کہ جب وہ ان کی طرح اچھے کارنامے سرانجام نہ دے سکے تو ان سے حسد کرنے لگے چنانچے قوم ان کی رشمن بن گئی اور آپس میں جھگڑنے لگی۔''

- وجہ ''تم دیکھتے ہو کہ دانشمند نے جرم بھی نہیں کیا ہوتا الیکن وہ اپنی خوبیوں کی وجہ سے محسود بن جاتا ہے اور اس کی عزت لوگوں کی دشنام طرازیوں کا خواہ مخواہ نشانہ بن جاتی ہے۔''
- اصل بات یہ ہے کہ جس شخص پر نعمت کی فراوانی ہوجائے اس کے حاسد، اس
   کے حق میں تیز تلوار بن جاتے ہیں۔''

کس قدرالمناک قضیہ ہے کہ جن ہستیوں نے اپنے خون سے شجر ہُ اسلام کی آ بیاری کی اوراس کی خاطرا بنی جا نیس قربان کردیں اوراس کے بیغام کو چہار دانگ عالم تک پہنچایا اوران کی قربانیوں کی بدولت ہم اور ہمارے آ باء واجداد مسلمان ہوئے، آج ہم انہیں بیصلہ دے رہے ہیں کہ ان کے متعلق سبائیوں (خفیہ یہودی تنظیم) کی مکذوبہ روایات من کران پرسب وشتم کرتے ہیں!!۔ چنا نچے کہیں تو مقتدرا ہل بیت کرام کی تعظیم و تفخیم کی آٹ میں شریعت کے حاملین صحابہ کرام ٹریج ٹراچھالا جارہا ہے، اور کہیں اسلام کاعلم تھا منے اور اسے سرنگوں ہونے سے بچانے کے لیے سردھڑکی بازی لگا کے جارہے ہیں۔ دینے والی مقتدر ہستیوں پر بے سرویا بہتانات لگائے جارہے ہیں۔

کیااس سے کہیں یہ مقصود تو نہیں کہ اس طریق سے رسالت مآب طبیقائی کی رسالت ہی مشکوک بنادی جائے ؟ ..........کیونکہ انہی ہستیوں نے ہی تواس بات کی گواہی دی کہ حضرت رسول مقبول طبیقائی نے اللہ کے پیغامات کو اس کے بندوں تک پہنچایا اور اپنے سپر دکی گئی امانت کو کما حقہ ادا کیا اور امت کی خیرخواہی کی سرتوڑ کوشش کی اور کفر و شرک کی تاریکی دور کر کے اسلام کے نور کو جگمگادیا۔ جب ان شاہدوں اور گواہوں (صحابہ کرام و شاہدی) کی دیا نتداری ہی چیلنج کر دی جائے تو ان کی گواہی اور شہادت بھی مستر دہوجائے گی اور اس طرح اس شریعت اور منہاج کا خاتمہ ہوجائے گا، جس کے ذریعے گذشتہ نو تیں اور شریعتیں منسوخ ہوگئی تھیں،

کیونکہ قرآن کے ناقل اور راوی اور جامع بھی تو وہی صحابہ ہیں اور سنت رسول کے مدوّن بھی وہی ہیں۔ جب (نعوذ باللہ) وہ عادل نہ ہوئے تواس دین کے دامن میں کیارہ باقی جائے گا؟

لیکن الحمد للد شیخین کریمین ، خلفائے راشدین ، عشرہ مبشرہ ، اصحاب بدر ، اصحاب بدر ، اصحاب بدر ، اصحاب بدر ، اصحاب بیعت رضوان اور سب کے سب صحابہ کرامؓ کے متعلق وہی کچھ سے ہے جو قرآن نے بیان کیا ہے اور حضرت رسول کریم طلط آئی آنے اس سے آگاہ فر مایا ، نہ کہ وہ جو کذاب راویوں نے اپنے خبث باطن اور فدموم مقاصد کے لیے بیان کیا!!۔

اور پھر متعصب رافضیوں نے تو گویافتم اُٹھا رکھی ہے کہ جب تک وہ صحابہ کرام فٹی اُٹھیم اور نصوصاً شیخین کریمین کی عظمت اور ان کے کر دار کو داغدار نہ کرلیس اس وقت تک عظمت اہل بیت کا بیان ہی شروع نہ کریں گے اور جب عظمت اہل بیت بیان کرنے کی غرض سے شیج پر آئیں گے تو انہیں اس مرتبہ سے کہیں او پر لے جائیں گے، جواللہ نے حقیقتاً ان کو مخشاہے۔

یہ امرفہم سے بالا تر ہے کہ بعثت رسول سے لے کرتقر یباً دوصد یوں بعد تک سا دات کرام رفخانیہ کے ساتھ مرقبہ مصنوی محبت اور فدا کاری کا موضوع کس بنا پر منظر عام پر نہ آسکا؟ اس کا سبب یا تو مسلما نوں کے دلوں میں اسلام کی عظمت اور قوت کے نقوش کا ثبت ہونا ہے ، یا محافظ اسلام حکومتوں کی بیدار مغزی تھی کہ وہ حب الل بیت کے جام شیریں میں نفرت صحابہ کرام کا زہر گھو لنے والے زہر یلے دشمنوں کا سرکچل ڈالتی تھیں ۔ مگر جب سے مصنوی محبان اہل بیت کو مجمی اسلوب تعزیت کی بدولت ہدردی اور افتد ارمیسر آیا تو وہ دن رات اسلام کی بیخ کئی اور عظمت صحابہ کرام کو زائل کرنے میں مشغول ہوگئے ۔ ہمارے بعض مصنفین نے کتاب وسنت کی محقق روایات کے برعکس خلافت و ملوکیت کے حوالے سے ایس کتا ہیں تصنیف کر

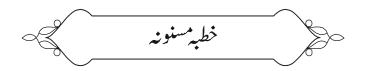
ڈالیں جس سے اہانتِ صحابہ کا پہلونکاتا ہے۔

الله تعالی فضیلة الشیخ عثان بن محمدالناصری آل خیس هظه الله کواجر جزیل اور فیض عمیم عطافر مائے که انہوں نے عدالت صحابہؓ پرالی لا جواب تحقیقی اور علمی کتاب کھی ہے جو جامعیت، اختصار اور دکش اسلوب استدلال کے اعتبار سے ایک منفر دکتاب ہے۔ اس کتاب میں انہوں نے صحابہ کرامؓ پروارد کیے جانے والے تمام اعتراضات کے ایسے شافی جوابات دیئے ہیں کہ سجان اللہ!!! و عند اللہ فی ذاك الحزاءُ

دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ قابل احترام مؤلف ، ناچیز مترجم اور اس کتاب کی اشاعت وطباعت میں تعاون کرنے والے حضرات کوان قدسی نفوس کی صحبت نصیب فرمائے ، جنہوں نے اپنا تن من دھن حضرت رسول کریم طبیع این شار کر دیا تھا، پول اللہ ان سے راضی ہو گئے۔

يَارَبِّ لَا تَسُلُّبُ عَنَّا حُبَّهُمُ اَبَدًا وَ يَرُحَمُ اللَّهُ عَبُدًا قَالَ آمِيْنًا

استحقیقی کتاب کامقصوداس کےعلاوہ کچھاور نہیں ہے کہ تاریخ کے اس خاص دور سے متعلق واقعات کوصحت اور سند کے ساتھ پیش کردیا جائے تا کہ افراط و تفریط میں مبتلا لوگوں کو راوحت اور سند کے ساتھ پیش کردیا جائے تا کہ افراط و تفریط میں مبتلا لوگوں کو راوحت اور سراط ستقیم مل سکے۔ اس کے مطالع سے ان شاء اللہ اتحاد بین المسلمین کے موقف کوتقویت ملے گی نیز مختلف فرق اور مسالک کے در میان جوشدت اور منافرت ہے، اس میں قرار واقعی کمی ہوگی۔ اسلام امن وسلامتی کادین ہے اور یہ سی نوعیت کی منافرت تعصب اور دہشت گردی کو پسند نہیں کرتا۔ یہ کتاب بھی بنیادی طور پراسی غرض سے کسی گئی ہے۔ اللہ تعالی دہشت گردی کو پسند نہیں کرتا۔ یہ کتاب بھی بنیادی طور پراسی غرض سے کسی گئی ہے۔ اللہ تعالی معاصد کے لیے اس کتاب کو قبولیت عطافر مائے۔ آئین منافرت کے ایس کتاب کو قبولیت عطافر مائے۔ آئین منافرت کے ایس کتاب کو قبولیت عطافر مائے۔ آئین منافرت کے ایس کتاب کو قبولیت عطافر مائے۔ آئین منافرت کو میں منافرت کے ایس کتاب کو قبولیت عطافر مائے۔ آئین منافرت کے اسلام المنافی منافرت کتاب کو قبولیت عطافر مائے۔ آئین منافرت کے اسلام المنافی منافرت کتاب کو قبولیت عطافر مائے۔ آئین منافرت کے اسلام المنافی منافرت کے اسلام المنافی منافرت کے اسلام المنافی منافرت کے اسلام المنافی منافرت کوئین کوئین کوئین کے اسلام المنافرت کوئین کے اسلام المنافرت کوئین کے اسلام المنافرت کوئین کوئین کوئین کے اسلام المنافرت کے اسلام کائین کوئین کوئین کوئین کوئین کوئین کوئین کوئین کے کہنا کوئین کوئین کوئین کے کر میان کوئین کوئین کوئین کے کہنا کوئین کوئین کوئین کوئین کے کائین کوئین کوئین کوئین کوئین کی کوئین کی کوئین کی کوئین کے کہنا کوئین کوئی



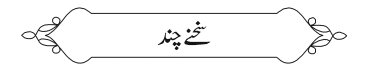
« إِنَّ الْحَمُدَ لِلَّهِ نَحُمَدُهُ وَ نَسْتَعِينُهُ وَ نَسُتَغُفِرُهُ وَ نَعُودُ بِاللَّهِ مِنُ شُرُورٍ اَنُفُسِنَا وَ مِنُ سَيِّاتِ أَعُمَالِنَا ' مَنُ يَهُدِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَ مَنُ يُضُلِلُ فَلَا هَادِى لَهُ وَ اَشُهَدُ اَنُ لَا الله وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَ اَشُهَدُ اَنُ لَا الله وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَ اَشُهَدُ اَنَ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَ رَسُولُهُ » [طُنْ الله وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَ اَشُهَدُ اَنَ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَ رَسُولُهُ » [طُنْ الله وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ

﴿ لَيْ اللَّهُ اللَّذِيْنَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَ لَا تَمُونُنَّ اِلَّا وَ اَنْتُمُ مُسُلِمُونَ ۞ [آل عمران:١٠٢]

﴿ يَاْتُهُا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِنُ نَفُسٍ وَاحِدَةٍ وَ خَلَقَ مِنُ نَفُسٍ وَاحِدَةٍ وَ خَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَ بَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَ نِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي مِنْهَا زَوْجَهَا وَ بَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَ نِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَآءَ لُونَ بِهِ وَالْاَرُحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيْبًا ۞ الساء:١]

﴿ يَا يُنُهَا اللَّهَ وَاللَّهُ وَاللَّهَ وَ قُولُوا قَولُا سَدِيدًا ۞ يُصُلِحُ لَكُمُ اللَّهَ وَ قُولُوا قَولًا سَدِيدًا ۞ يُصُلِحُ لَكُمُ الْعَمَالَكُمُ وَ يَعُفِرُ لَكُمُ ذُنُو بَكُمُ وَ مَن يُطِعِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ فَقَدُ فَازَ فَوْزًا عَظَيُمًا۞ الاحزاب: ٧٠-٧٠١

• بیدوہ خطبہ مسنونہ ہے جو حضرت رسول مقبول مطبقات اپنے ہر خطاب سے پہلے پڑھا کرتے تھے۔[مترجم]



اَلْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى اَفْضَلِ الْاَنْبِيَاءِ وَالْمُرُسَلِيْنِ جَبِ مِلْ الْعَالَمِيْنَ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى اَفْضَلِ الْاَنْبِيَاءِ وَالْمُرُسَلِيْنِ جَبِ جَبِ جَبِ مِلْ اللهِ مَنْ مُعْنَى مَنْ مَعْنَى مَيْرِ عَدِ مَا اور دوسرا قدم چيچے ہٹا ليتا ، كيونكه اس موضوع پر بہت سے مصنفين نے طبع آزمائی كی ہے، بسااوقات حق وصدافت كواجا گر كرنے اور زيادہ تر باطل تصورات كوفروغ دينے كے ليے۔

اس بات میں کوئی شک نہیں کہ اگر چہ اس موضوع پر تحقیق وتسوید میں صدیاں ہیت رہی ہیں لیکن (صحابہ کرام رفخانیہ جیسی مقدس) ہستیوں کی رفعت شان کی بنا پر یہ موضوع پھر بھی ہمارے دلوں میں زندہ اور تا بندہ ہے اور پھر یہ موضوع اس بنا پر بھی تازہ رہتا ہے کہ گمراہ فر قے (اپنی کج فہمی کی وجہ سے ان ستاروں جیسی صاف و شفاف ہستیوں پر) کیچڑا چھالنے کی مذموم حرکتیں کرتے رہتے ہیں۔

اور جب یہ بات طے شدہ ہے کہ کلمہ کت ایسا نور ہے، جس سے رہنمائی حاصل کی جاتی ہے نیز اس مقدس گروہ کا ہم پراحسان بھی ہے، لہذا ہم پرلازم ہے کہ ہم اپنے او پران کے احسانات کا کچھتو حق اداکریں ۔ کیونکہ ان کا معاملہ دوسروں جیسانہیں ، ان کاعلم اور عمل اس قدروسیع اور خالص تھا کہ اولین و آخرین میں سے کوئی امتی ان سے آگے نہ بڑھ سکا اور نہ ہی ان کے برابر ہو سکے گا، کیونکہ یہی تو وہ ہستیاں تھیں ، جن کے ذریعے اللہ تعالی نے اپنے پہندیدہ دین کوعزت بخشی اور اسے تمام ادیان و مذا ہب پر غلبہ عطافر مایا۔

اور ہم لوگ اصحابِ رسول کریم ﷺ کے فضائل ومنا قب پر والا وشیدا ہیں

لیکن ان کے متعلق معصومیت کا دعویٰ بھی نہیں کرتے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنے فرشتوں اور انبیاء کرام کے سواکسی کومعصوم نہیں بنایا۔

ہاں ان میں سے چند صحابہ کرام سے حضرت رسول کریم طبیع آنے کی زندگی اور وفات کے بعد چند تسامحات کی حیثیت ان کی نیکیوں کے مقابلے میں ایسے ہے جیسے پہاڑوں کے مقابلے میں ریت کے چند ذرّات اور سیال بے مقابلے میں بارش کے چند قطرے۔

اوراس بات میں کوئی شک نہیں کہ تاریخ نگاری نہایت نازک اورا ہم کام ہے کیونکہ بین قوموں کی عظمت ورفعت کے اہرام تغیر کرتا ہے اوران کے نبج اور حال وستقبل کی منصوبہ بندی کرتا ہے اور جب تک کوئی قوم اپنے ماضی کے ساتھ اپنے تعلق کو مضبوط نہ کرے اور اپنے حال کی تغیر اور مستقبل کو مخفوظ کرنے کے لیے اس سے قوت حاصل نہ کرے، وہ جہا نبانی کے منصب پر فائز ہوسکتی ہے نہ اپنے پاؤں پر کھڑی رہ سکتی ہے۔ اور مسلمان قوم جیسی (عظیم قوم) دوسری اقوام سے اس پاؤں پر کھڑی رہ سکتی ہے۔ اور مسلمان قوم جیسی (عظیم قوم) دوسری اقوام سے اس کام کی زیادہ حقد ارہے کیونکہ اس کی تاریخ کشور کشائی ، شجاعت و بسالت اور بزرگی و برتری کے ایسے اعز از ات رکھتی ہے کہ دیگر اقوام کی تاریخ اس کے مقابلے میں پر کاہ کی حیثیت نہیں رکھتی ۔ لیکن دور حاضر میں ہماری ملت کی کمزوری (اور باہمی تفریق و تحزب) کی وجہ سے اللہ تعالی نے ہم پر ہندروں اور خزیروں کی اولا دکو مسلط کردیا ہے۔ و لا حَوْلَ وَ لَا قُولَ قَ اِلَّا بِاللّٰهِ الْعَلِيّ الْعَظِیْمِ الْعَظِیْمِ مسلط کردیا ہے۔ و لا حَوْلَ وَ لَا قُولَ قَ اِلّٰا بِاللّٰهِ الْعَلِیّ الْعَظِیْمِ الْعَوْلَ وَ لَا حَوْلَ وَ لَا قُولَ وَ لَا قُولَ قَ اِلّٰا بِاللّٰهِ الْعَلِیّ الْعَظِیْمِ الْعَامِيّ الْعَطِیْمِ الْعَامِ وَ لَا حَوْلَ وَ لَا قُولَ وَ لَا قُولًا قَ اِلّٰہِ بِاللّٰهِ الْعَلِیّ الْعَطِیْمِ الْعَامِ وَ الْعَامِ وَ لَا مَوْلَ وَ لَا قَولَ وَ لَا قَولَ وَ لَا قَالَ اللّٰهِ اللّٰهِ الْعَلِیْمِ الْعَامِ وَ الْعَامُ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الْعَلَامِ الْعَلَامِ الْعَامِ وَ اللّٰهِ الْعَلَامِ اللّٰهِ اللّٰهِ الْعَلَامِ اللّٰهِ الْعَلَامِ الْعَامِ اللّٰهِ الْعَلَامِ اللّٰهِ الْعَلَامِ اللّٰهِ الْعَلَامِ اللّٰهِ الْعَامُ اللّٰمَ الْعَامِ وَ اللّٰمِ اللّٰهِ اللّٰهِ الْعَلَامِ اللّٰمَ الْعَلَامِ وَ الْعَامُ وَ اللّٰمَ الْعَلَامِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الْعَلَامِ اللّٰمَ الْعَلَامِ اللّٰهِ الْعَلَامِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الْعَلَامِ الْعَامُ اللّٰمِ الْعَلَامِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الْعَلَامِ الْعَلَامِ اللّٰمِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الْعَلَامِ الْعَلَامُ الْعَامُ الْعَلَامُ الْعَامُ الْعَلَامُ الْعَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ

مَنُ يَهُنُ يَسُهَلِ الْهَوانُ عَلِيهِ مَا لِجَوْحٍ بِمَيِّتٍ اِيُلامُ

[ديوان متبني ـ ٢٤]

'' جس طرح مردے کوزخم ہے کوئی تکلیف نہیں ہوتی اس طرح ذلت وخواری پر یجھی ہوئی قوم کوذلت وخواری میں زندگی بسر کرنا چندال مشکل نہیں۔'' اس ضعف واضمحلال کے سائے میں ہماری قوم کی روش اور برتر تاریخ کی طرف لوٹنا انتہائی ضروری ہے تا کہ ہمیں اپنی اصلیت کے متعلق غور کرنا اور اپنے اردگر دد کیفنا اور اپنے مستقبل کی طرف قدم بڑھانا آ سان ہوجائے ، لیکن بیمل اس وقت تک مکمل نہیں ہوسکتا جب تک ہم اپنی ضیح تاریخ کی طرف رجوع نہ کریں اور اس پر گہری نظر نہ ڈال لیں ۔اور ضیح چیز کے علاوہ کسی چیز کی کوئی اہمیت نہیں ۔

اوراگرہم اپنی تاریخ کو بنظر عمیق دیکھیں تو ہمیں اس کا وہ دور، یا عرصہ روشن ترین اور دودھ سے زیادہ سفید نظر آئے گا،جس میں حضرت نبی اکرم ملتے ہی آور آپ ترین اور دودھ سے زیادہ سفید نظر آئے گا،جس میں حضرت نبی اکرم ملتے ہیں آپ آپ کے صحابہ کرام ٹے نہ ندگی بسر کی اور یہی وہ پاکیزہ گروہ تھا جس نے اپنے کندھوں پر اسلام کے پیغام کو عام کرنے کی ذمہ داری اٹھائی اور یہی مقدس ہستیاں انبیائے کرام کے بعد اللہ تعالیٰ کی پیندیدہ مخلوق ہیں۔

اور فرقوں کی بہتات کی بنا پر مسلمان قوم کی تاریخ بے پناہ تحریف کا شکار رہی کیونکہ ان میں ہر فرقہ اس کوشش میں مصروف رہا کہ وہ اپنوں کی شان بڑھائے اور دوسروں کو گرائے ، ان کے اس طرز عمل سے عظیم ترین ہستیوں کی تاریخ میں شگاف پیدا ہوگئے۔

مسلمان قوم میں سے چندلوگوں نے حضرت علی المرتضلی سے اس قدرغلو آمیز محبت کی کہ آپ خوالئی کا معاملہ کلمل طور پرالجھا کرر کھدیا اور آپ کی طرف ایسی باتیں منسوب کردیں جواصل وا قعات اور تاریخ سے میل نہیں رکھتیں اور اسی ( کھیل کے ) دور ان دوسر بے صحابہ کرام گی شان گھٹانے کی ناکام کوششیں کیں اور انہیں حضرت علی خوالئی کا حق غصب کرنے ، ان پرظلم کرنے نیز خود اپنے حق میں برا بہج بونے والوں کے روپ میں پیش کیا، بلکہ اس محبت نما دشنی میں اولا دعلی خوالئی کو منصوص علیہم والوں کے روپ میں بیش کیا، بلکہ اس محبت نما دشنی میں اولا دعلی خوالئی کو منصوص علیہم الصلوق والسلام کی طرح معصوم قر اردینے پر اکتفانہ کیا بلکہ ان سے بھی بڑھا دیا۔

اور سیح تحقیق کے مطابق تاریخ صحابہ کوسنح کرنے کے اس عمل کی ابتدا تیسری صدی کا نصف گزرنے کے بعد ہوئی اور بیاس بات کی دلیل بیہ ہے کہ ہمیں کبار صحابہ کرام گے کے احوال اوران کی سیح روایات میں تو ایسی کوئی چیز نہیں ملتی جس سے بیہ معلوم ہو کہ حضرت علی خلائی ان سے ناخوش تھے یا وہ ان سے ناراض تھے جسیا کہ شیعہ حضرات ان کی طرف منسوب کرتے ہیں۔

بلکہ اس کے برعکس تمام مؤرخین (اس خوشگوار حقیقت پر) متفق ہیں کہ حضرت علی والٹین نے اپنی لخت جگر حضرت عمر والٹین کے نکاح میں دی اور اپنے بیٹوں کے نام' ابو بکر وعمر رکھ کراپنے بیشر وصحابہ کرام سے یگا نگت اور محبت کا ثبوت دیا اور حضرت عمر والٹین کے دور امارت میں منصب قضا قبول فر مایا اور شیخین کریمین اور دیگر صحابہ کرام کی مدح فر مائی۔

اورجیبا کہ میں پہلے عرض کر چکا ہوں کہ میں اس موضوع پر لکھنے کے معاملے میں گومگو کی کیفیت میں مبتلا تھا، لیکن ثقة قتم کے اہل علم سے مشورہ کے بعد میں نے مصلحت اسی میں دیکھی کہ اس موضوع پرلاز می طور پر کچھ نہ کچھ لکھنے کی ضرورت ہے، چہا نچہ اس میں جو بات حق ہے وہ اللہ کی طرف سے ہے اور جوراہ صواب سے ہٹ کر ہووہ میری طرف سے اور شیطان کی طرف سے ہے۔

میں نے اپنی اس کتاب میں چودہ صدیوں پر محیط طویل اسلامی تاریخ کی ابتدائی نصف صدی (ااھ تا ۲۱ھ) کے محدود عرصے پر گفتگو کی ہے، جو کہ میرے خیال میں وفات رسول ملت ہے تعداسلامی تاریخ کا سب سے اہم دَور ہے۔ خیال میں فانچے میں نے اس کتاب کو چارفصلوں پر تقسیم کیا ہے:

بها فصل: پهلی

مطالعہ تاریخ کی کیفیت ،امام طبری کے منبح اور اسلامی تاریخ میں سند کی

اہمیت پرمشمل ہے۔ دوسری فصل:

اس فصل میں میں نے حضرت نبی کریم طنظ آئے کے سانحدار تحال ااھے لے کر الاھ تک رونما ہونے والے واقعات پر بالاگ تحقیق کی ہے اور حتی المقدور صحیح سند کے ساتھ مروی روایات بیان کی ہیں اور ساتھ ساتھ من گھڑت اور باطل روایات پر تنقید بھی کی ہے۔ تیسری فصل:

اس میں 'میں نے کتاب اللہ اور سنت صحیحہ سے استدلال کر کے عدالت صحابہ کرامؓ پر بحث کی ہے اور ان کے متعلق پھیلائے گئے شبہات بھی ذکر کیے ہیں اور ان پر بے لاگ اور جامع تبصرہ کر کے قت اور پچ کو وضاحت کے ساتھ پیش کیا ہے۔ چھی فصل:

اس فصل میں قضیہ خلافت پر بحث کی ہے اور امامت علی بن ابی طالب پر پیعی دلائل کو تفصیل سے بیان کیا ہے اور دقیق علمی بحث کے ذریعے ایسا جائزہ لیا ہے کہ شاید ہی کسی اور کتاب میں اس طرح سے ان کا تجزید کیا گیا ہواور میں کسی طرح کی خود فریبی اور تنگ میں مبتلا ہو کر ایسا دعوی نہیں کر رہا بلکہ ﴿ وَاَمَّا بِنِعُمَةِ رَبِّكَ فَحَدِثُ ﴾ کے تحدیث تحدیث نعت کا اظہار کر رہا ہوں۔

اور میں اللہ تعالیٰ سے سوال کرتا ہوں کہ وہ میرے عمل کو اپنی خوشنودی کے لیے خالص کردے کیونکہ وہ ہر طرح سے بااختیار اور ایسا کرنے پر قادر ہے۔ و آخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

بِاللَّهِ يَا قَارِئًا كُتُبِى وَسَامِعَهَا السِلُ عَلَيْهَا رِدَاءَ الْحُكُمِ وَ الْكَرَمِ السَّلُ عَلَيْهَا رِدَاءَ الْحُكُمِ وَ الْكَرَمِ وَ السَّرُ بِلُطُفِكَ مَا تَلَقَاهُ مِنْ خَطَاءٍ السَّبُقُ مِنْ خَطَاءٍ اللَّ كُنْتَ ذَافَهِم اوُ اصلِحُهُ تُشِبُ إِنْ كُنْتَ ذَافَهِم فَكُمْ مِنْ جَوَادٍ كَبَا وَالسَّبُقُ عَادَتُهُ وَكُمْ حَسَامٍ نَبَا او عَادَ ذُو ثَلَمٍ وَ كُمْ حَسَامٍ نَبَا او عَادَ ذُو ثَلَمٍ وَ الْعُذُرُ يَقُبَلُهُ ذُوالْفَضُل وَالشِّيمِ وَ الْعُذُرُ يَقُبَلُهُ ذُوالْفَضُل وَالشِّيمِ وَ الْعُذُرُ يَقُبَلُهُ ذُوالْفَضُل وَالشِّيمِ

[موارد الظمأن]

''اے میری تحریروں کے پڑھنے اور سننے والے!ان پر عالی ظرفی اور دانشمندی کی جا در پھیلا دے۔''

''اوران میں جو خلطی نظر آئے اس پرلطف وکرم کا پردہ ڈال دے، اگراللہ نے آپ کوصاحب فہم وادراک بنایا ہے تو اس سے ثواب حاصل کرنے کی غرض سے اس کی اصلاح کردے۔''

'' چنانچ کتنے ہی شہسوار ہیں جو بسا اوقات ٹھوکر کھا کر گر پڑتے ہیں حالانکہ وہ عام طور پر دوڑ جیت لیتے ہیں اور کتنی ہی تیز تلواریں ہیں جو بسا اوقات کند ہو جاتی ہیں یاان میں دندانے پڑجاتے ہیں۔''

''اے میرے برادرہم سب خطا کار ہیں اور پھسل جانے والے ہیں، اور عالی ظرف اصحاب علم وفضل، عذر قبول کر لیتے ہیں ۔''

عثمان بن محمد الناصري آلخميس



### مم مطالعة تاريخ كيسے كريں؟:

ہمیں چاہیے کہ ہم تاریخ کو ایسے ہی پڑھیں جیسے حضرت رسول مقبول طفی آیا کی احادیث پڑھتے ہیں اور جب ہم آپ کی احادیث پڑھتے ہیں تو ہم اس بات کی تحقیق کرتے ہیں کہ یہ چیز آپ طفی آیا سے خابت بھی ہے یا نہیں؟ ہم حضور نبی کریم طفی آیا ہے موایت کردہ احادیث کی صحت وضعف اور اس کے متنداور غیر متند ہونے کا اس وقت تک کوئی فیصلہ نہیں کر سکتے جب تک سنداور متن کو (جرح و تعدیل کی کسوٹی پر) پر کھنہ لیں، کیونکہ اہل علم نے حدیث اور اس کے راویوں کے معاملے میں خصوصی دلچیبی کی ہے اور ان کی روایت کردہ احادیث کو تلاش کر کے انہیں کھنگال ہے، ان پرصحت وضعف کا حکم صادر کیا ہے اور یوں ان کی میں جھوٹ ، تدلیس اور ان جیسے دیگر عیوب کی نشا ند ہی کر کے ان احادیث کو ان عیں داخل کی گئی ہیں۔

لیکن تاریخ کا معاملہ اس سے مختلف ہے چنا نچہ اس میں بہت ہی روایات ایسی ہیں جن کی سند ہی نہیں اور بسا اوقات اسنا دتو ملتی ہیں لیکن ان سندوں کے راویوں کے حالات زندگی نہیں ملتے اور نہ ہی اس بات کا پتہ چلتا ہے کہ اہل علم نے ان کی مدح کی ہے یا فدمت' ان کی تعدیل کی ہے یا ان پر جرح کی ہے۔ اندریں صورت ہمارے لیے مشکل ہے کہ ہم ان پر کوئی تھم لگا ئیں کہ وہ تھجے ہیں یاضعیف کیونکہ ہم سند کے چند راویوں کے حالات نہیں جانتے ، لہذا تاریخ کا

معاملہ حدیث سے بھی مشکل ہو گیالیکن اس کا مطلب بینہیں کہ ہم اس میں تساہل سے کام لیں اور بلا تحقیق تاریخی روایات کو قبول کرتے چلے جائیں نہیں! بلکہ ہمیں تحقیق کرنی چلے ہے اور ہمیں اپنی حقیق تاریخ کو حاصل کرنے کافن سیصنا چلے ہے۔ اس موقعہ پرکوئی کہنے والا میہ کہہ سکتا ہے کہ اس طریقے سے تو ہماری تاریخ کا بہت بڑا حصہ ضائع ہوجائے گا۔

ہم اس مفروضے کو بیہ کہ کرر د کر دیں گے کہ (بیٹمہارا خام خیال ہے)،اس طریقے سے ہماری تاریخ کا اکثر حصہ ضائع نہیں ہوسکتا بلکہ اس سے ہماری اصل اور حقیقی تاریخ نکھر کرسامنے آ جائے گی۔ جبکہ بے شار تاریخی روایات اورخصوصاً وہ روایات جو بهاری اس بحث سے تعلق رکھتی ہیں ، وہ با سند مروی ہیں ،خواہ وہ کتب تا ریخ میں ہوں جبیبا کہ تا ریخ طبری ہے ، پاکت حدیث میں ہوں جبیبا کہ سچے بخاری ،منداحمه ،سنن تر مذی میں یا مصنفات میں ہوں جبیبا کہ مصنف ابن ابی شیبہ، یاان کت تفسیر میں ہوں جو تاریخی روایات کا تذکر ہسندوں کے ساتھ کرتی ۔ ہں جبیبا کتفییر ابن جریرا ورتفییر ابن کثیر ہے۔ بسا اوقات بیروایات ان خاص کتب سے ملتی ہیں جوبعض مخصوص زمانوں کے ساتھ تعلق رکھتی ہیں مثلاً کتاب حروب الرّوه للكلاعي، كتاب مخضرتار نخ خليفه بن خياط ہے، مقصد بيہ ہے كه آپ ان روایات میں سےکسی بھی روایت کی سند تلاش کرنے میں نا کا منہیں ہو سکتے ۔ مقصدیہ ہے کہ (جبتجو کرنے سے ) آپ کوان روایات کی اسنا دمل سکتی ہیں اور اگر آپ کوکسی بھی صورت میں سند نہ ملے تو آپ کے پاس ایک عام اصل (معیار ) ہے جس پر آپ گامزن رہ سکتے ہیں اور اس اصل کاتعلق دورصحابہ سے خاص ہے اور وہ پیر ہے کہ اللہ تعالیٰ اور اس کے مقدس رسول یے صحابہ کی تعریف بیان فرمائی ہے (اس کے دلائل صحابہ کرام کی بحث میں آئیں گے )اس بنا

پرآپ ایمان رکھیں کہ صحابہ کرام عادل ہیں یعنی (اوران میں اصل عدل ہے اور جب آپ کوکوئی ایسی روایت ملے جس میں اصحاب رسول مطابع باز پرحرف آتا ہے تو اصول ہے ہے کہ اس کی سند دیکھی جائے اورا گرسند شیحے ہوتو اس کا شیح مطلب تلاش کیا جائے گا اور پتہ لگایا جائے گا کہ بیروایت کس بات پر دلالت کرتی ہے اورا گرہمیں جائے گا اور پتہ لگایا جائے گا کہ بیروایت کس بات پر دلالت کرتی ہے اور اگر ہمیں سند نہیں ملتی تو ہمارے پاس اصل ہے اور وہ ہے اصحاب رسول مطابع نے کہ ماس کی عدالت جو شر آن حدث سے ثابت ہے (کہ وہ پاکیزہ جماعت، نیک نیت اور بے قصور تھے۔) قر آن حدث سے ثابت ہے (کہ وہ پاکیزہ جماعت، نیک نیت اور بے قصور تھے۔) ہنا ہریں جب ہم تاریخ پڑھیں تو یوں پڑھیں جیسے ہم حدیث رسول کوصحت کے معیار پر پر کھ کر پڑھتے ہیں، خصوصاً تاریخ کا وہ حصہ جواصحاب رسول کے ساتھ خاص ہے۔

# مم كن كى تارىخى مؤلفات برهيس:

افسوس ناک بات ہے ہے کہ ہمارے اس دور میں بہت سے لوگ تاریخ کے موضوع پرکسی ہوئی جدید کتابیں پڑھتے ہیں، جن میں یا تو واقعات کورنگ آمیزی سے بیان کیا گیا ہے، یا انہیں بگاڑ دیا گیا ہے، یا ان میں بے دونوں چیزیں بیک وقت موجود ہیں، قطع نظر اس بات سے کہ وہ صحیح ہیں یامن گھڑت مثلاً عباس العقاد والدمجہ خالد کھہ حسین اور جورجی زیدان یاان جیسے دیگر جدیداور ماڈرن مؤرخین کی موضوع پر گفتگو کرتے ہیں توقعے کو خوبصورت بنانے اور اسلوب بیان کوسنوارنے کا اہتمام کرتے ہیں، قطع نظر اس بات کے کہ بے قصہ صحیح ہے یا غیر صحیح ، ان کا اصل مقصد بے ہوتا ہے کہ آپ کے سامنے بیت کے دوروسورت اور داستانوی انداز میں پیش کریں۔

یا جیسے برصغیر میں نسیم تجازی ،اسلم راہی اورعنا بیت اللہ وغیرہ کے تاریخی ناولوں میں وضعی روایات شامل ہیں۔

#### ال صورت میں ہم کیا پڑھیں:

اگرآپ تاریخی واقعات کی اسانید کی تحقیق کر سکتے ہیں تو امام طبری کو پڑھیں کیونکہ وہ تقریباً ان لوگوں کے سرخیل ہیں جنہوں نے تاریخ کے موضوع پرقلم اٹھایا۔اگرآپ واقعات کی اسانید پر تنقید و تحقیق نہیں کر سکتے تو امام ابن کشر کی ''البدایه والنهایه ''اورامام ذہمی کی''تاریخ الاسلام''اورامام ابو بکرابن العربی کی''العواصم من القواصم'' پڑھیں کیونکہ دورصحابہ کے اس عرصہ (ااھ تا الامر کی کی ''العواصم من القواصم'' پڑھیں کیونکہ دورصحابہ کے اس عرصہ (ااھ تا الاھ) کے حالات اور واقعات پر بیریہ کتابیں ،سب سے عمدہ اور شاندار ہیں۔

### مطالعة تاريخ كے دوران احتياط:

تاریخی کتب کا مطالعہ کرتے وقت ہمیں مؤلف کی ذاتی رائے کی طرف مائل نہیں ہونا چاہیے بلکہ اسے نظر انداز کرکے اصل روایت کی طرف دیکھنا چاہیے (کہ وہ ثابت بھی ہے یانہیں) اور پڑھتے وقت انصاف کا دامن ہاتھ سے چھوٹنے نہ پائے اور ہمیں خصوصاً اصحاب الرسول منظیمین کی تاریخ پڑھتے وقت دوباتوں پرایمان واعتقا در کھنا چاہیے۔

پہلی بات: ہمیں اس حقیت پر ایمان واعتقادر کھنا چاہیے کہ انبیاء کرام علیہم صلوت اللہ و سلامہ کے بعد اصحاب الرسول طفی آتی تمام انسانوں سے افضل ہیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ان کی تعریف بیان کی ہے اور آنخضرت طفی آتی ہے اور آنخضرت طفی آتی ہے کی ان کی تعریف کی ہے اور آپ نے بہت ہی احادیث میں اس بات کی وضاحت کی ہے کہ وہ تمام امت سے افضل ہیں، یا یہ کہ وہ انبیائے کرام صلوات اللہ وسلامہ علیہم کے بعد سب امتوں سے افضل ہیں۔

روسری بات: ہم یہ بات ذہن میں رکھیں کہ اصحاب رسول ملتے آئے ہتقاضاً بشریت معصوم عن الخطانہ تھے، ہاں البتہ اس بات پرضرور اعتقاد رکھنا جا ہے کہ ان کے اجماع کو درجہ معصومیت حاصل ہے کیونکہ اللہ کے پیارے رسول طبیعی نے ہمیں خبر دی ہے کہ: '' <sup>®</sup> خبر دی ہے کہ: '' <sup>®</sup>

چنانچہ وہ اس اعتبار سے معصوم ہیں کہ وہ سب صلالت و گمراہی پر متفق ہوں لیکن انفرادی طور پر وہ معصوم نہیں ہیں، کیونکہ انفرادی عصمت صرف اللہ کے مقدس رسولوں کو حاصل ہے، ان کے علاوہ ہم کسی کی انفرادی عصمت کا اعتقاد نہیں رکھ سکتے ۔ اس بنا پر لازم تھہرا کہ ہم صحابہ و شخاہیں ہے خیرالقرون ہونے کا اعتقاد رکھیں اور اس بات پر بھی اعتقاد رکھیں کہ وہ معصوم نہیں ہیں ۔

لہذا جب آپ کے سامنے کوئی الیں روایت گذرے جس میں کسی صحابی رسول پرطعن، یا حرف آتا ہو، تواسے رد کرنے میں جلدی سیجئے نہ قبول کرنے میں!

بلکہ اس کی سند دیکھیے! اگر سند صحیح ہوتو وہ روائت اس قبیل سے ہوگی کہ وہ معصوم نہیں ہیں۔ اور اگر سند ضعیف ہوتو ہم اصل پر قائم رہیں گے کہ وہ انبیائے کرام کے بعد تمام انسانوں سے افضل ہیں۔ (مزید تفصیل عد الت صحابہ کے عنوان پر آئے گی)

اللہ تعالیٰ نے اصحابِ رسول طفی ہیں کی تعریف جن آیات میں بیان کی ہے اللہ تعالیٰ نے اصحابِ رسول طفی ہیں گیا کہ تعریف جن آیات میں بیان کی ہے ان میں سے ایک ہے ہے:

﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ اَشِدًا ءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ تَرَاهُمُ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ اللَّهِ وَ رِضُوانًا سِيمَاهُمُ فِى تَرَاهُمُ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ اللَّهِ وَ رِضُوانًا سِيمَاهُمُ فِى وُجُوهِهِمُ مِنُ آثَرِ السُّجُودِ ذَالِكَ مَثْلُهُمُ فِى التَّوْرَاةِ وَ مَثَلُهُمْ فِى الْرُورَةِ وَ مَثَلُهُمْ فِى الْاَنْجِيلِ كَزَرُعٍ آخُرَجَ شَطْئَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهٖ يُعْجِبُ الْإِنْجِيلِ كَزَرُعٍ آخُرَجَ شَطْئَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهٖ يُعْجِبُ الزُّرَاءَ لَللهُ اللَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الزُّرَاعَ لِيَغِينَظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا

<sup>●</sup> مسند احمد من طریق ابی بصره الغفاری:۳۹۶/۳ ) ابن ماجه: کتاب الفتن باب السواد الاعظم: ۱۳۹۳/۳ وقم الحدیث:۹۹۸، ابن ابی عاصم فی السنة رقم، ۸۰، نیزاس کی مزیر تفصیل بابعدالت صحاب (ص۱۹۵۰) میں بیان کی جائے گی۔

الصَّالِحَاتِ مِنْهُمُ مَغُفِرَةً وَ أَجُرًا عَظِيُمًا ۞ ﴿ سورة الفتح: ٢٩]

''محر' الله کے رسول ہیں اور وہ لوگ جواس کے ساتھ ہیں وہ کا فروں پر سخت ہیں اور آپس میں نرم خو ہیں ، تو انہیں اللہ کا فضل اور اس کی خوشنودی حاصل کرنے کی غرض سے رکوع اور سجدوں کی حالت میں دیکھے گا، ان کے چہروں پر سجدوں کی وجہ سے (شرف و وقار) کی علامات ہیں۔ ان کی یہی نشانی تو راة میں ہے اور یہی نشانی انجیل میں ہے اس کھیتی کی طرح جس نے اپنی کوئیلیں میں ہے اور یہی نشانی انجیل میں ہے اس کھیتی کی طرح جس نے اپنی کوئیلیں نکالیں ، پھروہ مضبوط ہوئی ، پھروہ اپنی ڈالی پر کھڑی ہوئی ، اس کا بیہ منظر کسان کو وشوکت و کی کے دریعے کفار کو خصہ دلائے (اوروہ ان کی شان وشوکت و کی کر دانت پیستے رہیں) اللہ تعالی نے ایمان قبول کرنے اور نیک کام کرنے والوں سے بخشش اور اجرعظیم کا وعدہ کررکھا ہے۔''

الله تعالى نے اس جیسی آیات میں تمام اصحاب رسول طفی این کی مدح بیان کی ہے۔ اس لیے بنیا دی طور پر وہ سب تعریف کے مستحق ہیں اور جیسا کہ حضرت نبی کریم طفی این سے ثابت ہے کہ انہوں نے فرمایا:

( لَا تَسُبُّوا اَصُحَابِي فَلَوُ اَنَّ اَحَدَّكُمُ اَنُفَقَ مِثُلَ اُحُدٍ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ اَخَدِ هِمُ وَ لَا نَصِيفُهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

'' کہ میر ہے صحابہ کو گالی نہ دینا، اگرتم میں سے کوئی آ دمی احد پہاڑ جتنا سونا بھی راہ خدا میں خرچ کر ڈالے، تو ان کے ایک سیر جوَ خرچ کرنے کے برابر درجہ حاصل نہ کر سکے گا، بلکہ نصف سیر جو کے برابر بھی نہ پہنچ سکے گا۔''

یہ ہے حضرت رسول اکرم منظیمی کی زبان مبارک سے اپنے صحابہ کرام وثنا!۔ اور ان شاء اللہ عنقریب اس کتاب کے عدالت صحابہ کے باب میں اس موضوع رتفصیلی گفتگو آئے گی۔

• صحيح بخاري، كتاب فضائل صحابه، باب لو كنت متخذُّ خُليلًا ٣٦٧٣، مسلم فضائل صحابه: ٢٢١

آ خرمیں ہم مختاط تاریخی مطالعہ کی بابت ابوعبداللہ فخطانی ﷺ کی نصیحتیں نقل کرتے ہیں۔آپایے قصیدہ نونیہ میں فرماتے ہیں:

لَا تَقُبَلَنَ مِنَ التَّوَارِخِ كُلَّ مَا جَمَعَ الرَّوَاةُ وَ خَطَّ كُلُّ بَنَانٍ ارُوِ الْحَدِيثَ الْمُنتظى عَنُ اَهْلِهِ سِيمَا ذَوِى الْاَحْلامِ وَالْاَسْنَانِ سِيمَا ذَوِى الْاَحْلامِ وَالْاَسْنَانِ كَابُنِ الْمُسَيَّبِ وَالْعُلاءِ وَ مَالِكٍ وَاللَّيْثِ وَالزُّهُرِيِّ اَوُ سُفْيَانِ وَالزُّهْرِيِّ اَوُ سُفْيَانِ

چنانچہ امام ابوعبد اللہ فحطانی ان اشعار کے ذریعے اپنے مخاطب کوراویوں کی ہر طرح کی کھی ہوئی اور جمع کی ہوئی تاریخی روایتوں کے قبول کرنے سے ڈرا رہے ہیں کیونکہ ان میں رطب ویا بس کی بھر مار ہے ،اگر الیمی روایات نظر سے گزریں تو پھر کیا کیا جائے۔؟ فرماتے ہیں اہل حدیث کی کسوٹی اوران کے معیار پر پورااتر نے والی حدیث کوان سے روایت کرخصوصا ابن مسیّب علاء ما لک کیث زہری یاسفیان جیسے ائمہ اعلام ہے۔

اگرآپ صحیح تاریخ کا مطالعه کرنا چاہتے ہیں تو وہ وہی ہوسکتی ہے جوان ائمہ دین یا ان جیسے ثقہ ائمہ اعلام کی زبان سے مروی ہونہ کہ اصحاب رسول طفی آپر پر طوفان تو لنے والوں کی کھی ہوئی تاریخ! -- جونعوذ باللہ یہ کہتے ہیں:

''ہماری تاریخ سیاہ ترین تاریخ ہے۔''

اور جو شخص تفصیل سے معلوم کرنا جا ہے ،اسے البدایة والنهایة یا تاریخ

اسلام امام ذہبی یا دیگر معتبر کتب تاریخ کی طرف رجوع کرنا جاہئے۔

تاریخ کی اہم ترین کتاب امام طبری کی تصنیف "قادیخ الملوك و الامم" ہے۔ تاریخ نگار حضرات زیادہ تر امام طبری کی تاریخ سے روایات نقل کرتے ہیں، اہل سنت بھی اور اہل بدعت بھی ۔ دونوں اسی کے حوالے پیش کرتے ہیں۔

# تاریخ طبری کودوسروں پرمقدم ہمجھنے کی وجوہات

اس کے گئی اسباب ہیں:

- 1۔ امام طبری پرسٹی کے دور کاان حوادث کے قریب تر ہونا۔
- 2۔ امام طبری ڈیٹےیہ (ان واقعات کی )اسانید ذکر کرتے ہیں۔
  - 3۔ امام طبری عراضی یہ کاعلمی مقام ومرتبہ
  - 4۔ اکثر کتب تاریخ اس کے حوالے سے کھی گئی ہیں۔

جب معاملہ بیر ہاتو ہمیں بھی چاہئے کہ ہم کوئی تاریخی تحقیق کرنے کے لیے براہ راست امام طبری ڈلٹٹی کی تاریخ کا مطالعہ کریں، لیکن جبیبا کہ میں نے پہلے عرض کیا ہے کہ اہل السنہ بھی تاریخ طبری کا حوالہ دیتے ہیں اور اہل بدعت بھی ۔ توان دونوں کے درمیان فیصلہ کیسے ہو؟

جیسا کہ ہم نے عرض کیا ہے کہ امام طبری کی خصوصیت سے ہے کہ وہ اسانید ذکر کرتے ہیں اور اہل السنہ امام طبری کی صحیح الاسنا دروایات لیتے ہیں جبکہ اہل بدعت ہر طرح کی روایات نقل کرتے ہیں خواہ میچے ہوں یا موضوع! خاص طور وہ روایات جو ان کی خواہ شات کے مطابق ہوں۔

تاریخ طبری میں امام محمد بن جربر طبری کا اسلوب نگارش

امام طبری ولٹی نے اپنی کتاب کے شروع میں مقدمہ لکھ کراس مسلہ سے

ہمیں سکون واطمینان عطا کیا ہے، کاش کہ اس تاریخ کا مطالعہ کرنے والے اس کے مقدمہ کوبھی پڑھ لیا کریں۔ <sup>©</sup>

امام محد بن جربرطبري ايني تاريخ كے مقدمه ميں لکھتے ہيں كه:

'' ہماری اس کتاب کے قاری کو بیہ معلوم ہونا چا ہیے کہ میں ، اپنی شرط کے مطابق ، جو روایات اس میں ذکر کرنے والا ہوں اور جو آثار بیان کرنے والا ہوں ، اس میں میراطریق کاریہ ہوگا، کہ میں ان کوان کے راویوں تک سند کے ساتھ بیان کروں میراطریق کاریہ ہوگا، کہ میں ان کوان کے راویوں تک سند کے ساتھ بیان کروں گا۔ چنا نچہ میری اس کتاب میں درج شدہ الیمی روایات جو ہم نے بعض متقد مین کے حوالے سے بیان کی ہیں اور ان کا مطالعہ کرنے والا آدمی انہیں نا قابل اعتبار شمحتا ہے ، یا ان کے سنے والا انہیں فتیج سمجتا ہے ، کیونکہ وہ انہیں کسی طرح سے میج نہیں شمین بیان کی معنی ومفہوم بھی نہیں نکاتا، تو وہ جان لے کہ وہ روایات ہماری طرف سے ہیں ، ہم نے روایات ہماری طرف سے ہیں ، ہم نے راہیں اسی طرح بیان کردیا ہے جس طرح وہ ہم تک پہنچی ہیں ۔ ©

قارئین کرام! میں سمجھتا ہوں کہ امام طبری وسٹے پیے نے اپنی کتاب کے اس مقدمہ میں ذمہ داری آپ پر ڈال دی ہے، ان کا یہ کہنا ہے کہ جب تہہیں میری اس کتاب کی کوئی روایت فتیج اور نا قابل اعتبار نظر آئے اور تم اسے قبول کرنے پر تیار نہیں ہوئو و یکھئے کہ ہم نے اسے کس سے روایت کیا؟ (لہٰذا) اس کی ذمہ داری اس پر ہے، میرا کام تو صرف بیہ ہے کہ ان لوگوں کا نام بھی ذکر کر دول جنہوں نے مجھے وہ روایت بیان کی ۔ اب اگروہ راوی تقہ ہے تو قبول کرلیں اگر نہیں ہے تو مستر دکر دیں۔ تالیف روایات میں پیطریقہ کا رصرف امام طبری ہی کا نہیں بلکہ اکثر محدثین تالیف روایات میں پیطریقہ کا رصرف امام طبری ہی کا نہیں بلکہ اکثر محدثین

<sup>۔</sup> بلکہ ہرآ دمی کو چاہیے کہ وہ جس کتاب کو پڑھے اس کے مقدمے کو بھی پڑھے تا کہ وہ مؤلف کتاب کا منج بھی ۔ سمجھ سکے۔

<sup>2</sup> مقدمه تاریخ طبری:ص:٥

نے اس انداز سے روایات جمع کی ہیں۔ چنا نچہ جب آپ صحیح روایات پر مشمل صحیحین کے علاوہ دیگر کتب حدیث مثلاً سنن تر ذری ، سنن ابی داؤ د ، دارقطنی ، دارمی ، منداحمہ یاان جیسی دیگر کتب کی طرف رجوع کریں گے تو آپ کو معلوم ہوگا کہ وہ آپ کے لیے اسناو ذکر کرتے ہیں اور صرف صحیح احادیث پر اکتفانہیں کرتے لہذا اب ان کتب کے مطالعہ کے دوران ہم نے اسناد کی طرف دیکھنا ہے اگر سند صحیح ہے تو روایت قبول کر لیجئے ورنہ رو کر دیجئے۔ اسی طرح امام طبری نے فقط صحیح روایات درج کرنے کی پابندی بھی کی ہے کہ آپ درج کرنے کی پابندی بھی کی ہے کہ آپ کے سامنے ان راویوں کا نام ذکر کردیں جن سے انہوں نے روایات سنیں ہیں۔ جب صورت حال یہ ہے تو امام طبری والیات کی ذمہ داری نہیں ہیں۔ جب صورت حال یہ ہے تو امام طبری والیت کی ذمہ داری نہیں ہے۔

اورامام طبری نے اپنی تاریخ میں زیادہ تر روایات لوط بن کی نامی راوی سے بیان کی ہیں، جس کی کنیت ابو مخصف تھی اورامام طبری و راتشینیہ نے اسی ابو مخصف سے پانچ صدستاسی روایات بیان کی ہیں اور بیہ روایات حضرت نبی مکرم میلین آئی و فات سے شروع ہوتی ہیں اور خلافت یزید بن معاویہ پرختم ہوتی ہیں اور ہم اپنی اس کتاب میں اسی عرصے کے متعلق گفتگو کریں گے۔ چنا نچہ اس میں درج ذیل موضوعات پر بحث ہوگی۔ (۱) سقیفہ بنی ساعدہ (۲) قصہ شور کی اور وہ اسباب جن کی وجہ سے خوارج امیر المومنین حضرت عثمان آئے خلاف اٹھ کھڑے ہوئے۔ (۳) اس کے بعد آپ کی شہادت۔ (۴) خلافت حضرت علی المرتضی ، (۵) جنگ صفین ، شہادت۔ (۴) خلافت حضرت علی المرتضی ، (۵) جنگ جمل ، (۲) جنگ صفین ،

چنانچہ ان تمام موضوعات میں آپ کو ابو مخنف کی روایات ملیں گی اور اہل بدعت انہی روایات پراعتا دکرتے ہیں اور انہی کے متلاشی رہتے ہیں اور ابوخف ان روایات کو بیان کرنے میں منفر ذہیں بلکہ وہ صرف دوسروں سے زیادہ مشہور ہے ور نہ انہیں بیان کرنے والے دیگر حضرات بھی ہیں جیسے واقد کی اور یہ متروک اور متہم

بالكذب ہے۔

اس بات میں کوئی شک نہیں کہ واقدی ® بہت بڑا مؤرّخ اور تاریخ شناس ہے کین وہ تقہ نہیں ہے۔

، میں اور تیسراراوی سیف بن عمراتمیمی © ہے۔ یہ بھی مشہور مؤرّ خے ہے کین وہ بھی متر وک اور تیسر اللذب بھی ہے۔ متر وک اور تھم بالکذب بھی ہے۔

اوریہی حال محمد بن سائب کلبی ® کا ہےاور یہ بھی مشہور کذاب ہے۔

لہذا تاریخ سے دلچیبی رکھنے والے انسان پران جیسے مؤرخین کی روایت کی

شحقیق کرناواجب ہے۔

اب ہم اپنے قلم کارخ ابو مخف کی طرف پھیرتے ہیں ،اس کے متعلق امام کی کی بین معین فرماتے ہیں کہ بید تقدیمیں۔امام ابوحاتم فرماتے ہیں کہ بید متروک الحدیث ہے۔
ایک مرتبہ ان سے اس کے متعلق بوچھا گیا تو انہوں نے ہاتھ جھاڑ نا شروع کردیے اور فرمایا اس کے متعلق بھی کوئی پوچھنے کی ضرورت سمجھتا ہے؟ امام دار قطنی فرماتے ہیں کہ بیضعیف ہے۔امام ذہبی فرماتے ہیں:'' داستان سازمؤلف ہے' اس کی تو ثین نہیں کی جاسکتی۔'' ®

لہذا جب آپ تاریخ طبری کو کھولیں اور اس میں کوئی الیمی روایت دیکھیں جس کی وجہ سے اصحاب رسول پر حرف آتا ہے اور پھر دیکھیں کہ طبری نے اسے ابوخن سے روایت کیا ہے تواسے کونے میں رکھ دیجئے کیوں؟

اس لیے کہ بیابوخف کی روایت ہے۔اور پیشخص بدعتی ،جھوٹااور کثیرالروایة شخص ہےاس نے بدعت،جھوٹ اور کثرت روایت جیسی قباحتیں اکٹھی کر دی ہیں۔

<sup>●</sup> محمد بن عربن واقدى: اس كا تعارف تهذيب التهذيب: ٣٦٣/٩ او ر ميزان الاعتدال ٣٦٢/٣ برو يكف

<sup>◙</sup> سيف بن عمر: اس كا تعارف تهذيب التهذيب ٢٩٥/٤ اورميزان الاعتدال ٥٥/٢ پرو كيك ـ

 <sup>€</sup> محربن سائب کلبی: اس کا تعارف،میزان الاعتدال ۹/۳۵۰ میرد کیف.

<sup>₫</sup> ميزان الاعتدال: ٩٢/٣؛ الجرح والتعديل ١٨٢/٧، لسان الميزان ٤٩٢/٤

## تاریخ مسنح کرنے کے لیے بعض مؤرخین کا طریق کار

#### 1\_ حجوط اورافتراء:

یہلوگ کوئی قصہ گھڑ لیتے ہیں (اوراس پر حاشیہ آرائی بھی کرتے ہیں) مثلاً یہ کہ جب سیدہ صدیقہ بنت صدیق کوسیدناعلی کی موت کی خبر پینچی تو انہوں نے سجدہ شکرادا کیا۔حالانکہ بیسفید جھوٹ اور من گھڑت داستان ہے۔

# 2- کسی اہم واقعہ کی شکل وصورت بگاڑنے کے لیے کمی بیشی کرنا:

عاد نے کا اصل صحیح ہوتا ہے جیسے سقیفہ بنی ساعدہ کا واقعہ، اس نازک واقعہ کی اصل صحیح ہے اور اس موقعہ پر حضرت ابو بکر صدیق مضرت عمر بن خطاب اور حضرت ابو عبرہ ابوعبیدہ ایک طرف تھے اور حضرت کباب بن منذر اور حضرت سعد بن عبادہ او فیرہ انصار دوسری طرف تھے لیکن ان لوگوں نے اس حقیقت کا حلیہ بگاڑنے کے لیے جان بو جھ کر بہت ہی باتیں بڑھادیں (ان کا ذکر عنقریب آرہا ہے) جس سے ان کی غرض یہی تھی کہ اصحاب رسول ملے تھے تا کی حیات مبارکہ کو داغدار ثابت کریں۔

## 3\_ نازك واقعات كاباطل مفهوم:

کسی نازک واقعہ کی الیی باطل تا ویل کرنا جوان کی خواہش کے مطابق ہواور ان کے اعتقاد سے میل رکھتی ہواور جس بدعت پر وہ کاربند ہوں وہ اس کے ساتھ ساتھ چلتی پھرتی ہو۔

#### 4\_خاميوں اورغلطيوں كواحيمالنا:

۔ واقعہ توضیح ہے لیکن اس کے اندر تمام طرح کی خوبیوں کونظر انداز کرکے غلطیوں پر توجہ مرکوز کرنااورانہیں اچھالنا۔

### 5-تاریخی حادثات کی بابت شاعری کرنا:

چنانچہ یہ حضرات اپنے شعراء سے اشعار لکھوا کر انہیں امیر المؤمنین سید ناعلی المرتضی خلائے کی طرف ، یا ام المؤمنین سیدہ صدیقہ طاہر ہ، یا حضرت زبیر ہ، یا حضرت طلحہ کی طرف منسوب کر دیتے ہیں تا کہ ان کے ذریعے سی طرح صحابہ پرطعن ہوسکے جس طرح انہوں حضرت عبد اللہ بن عباس خلاج کی طرف یہ منسوب کیا ہے کہ آپ نے ام المومنین سیدہ صدیقہ طاہر ہ کی نسبت کہا:

" تَبَغَّلُتِ تَحَمَّلُتِ \_ وَلَوُ شِئتِ تَفيَّلُتِ"

### 6 جعلی کتابیں اور چٹھیاں لکھنا:

اوریہ بات سیرنا عثمان رفائی کی شہادت کے بیان میں آئے گی (ان شاء اللہ) کہ انہوں نے حضرت عثمان اور حضرت عا کشہ صدیقہ اور حضرت علی اور حضرت طلحہ اور زبیر رفیائی کے نام سے خود ساختہ چھیاں لکھیں اور ان کے علاوہ نہج البلاغمة اور آلاِ مَامَة وَ السِّیاسَة لکھ کر بالتر تیب حضرت علی اور حضرت امام ابن قتیبہ کی طرف منسوب کردیں۔ ®

# تاریخ اسلام کی شکل بگاڑنے اوراس میں تدسیس کرنے میں شیعہ کا کردار

شیعه مشہور ترین بدعتی ہیں اور انہوں نے تاریخ میں بہت ساجھوٹ داخل کر دیا۔ اسی
لیے اہل علم جب کسی آ دمی کے جھوٹ کو مبالغے کے ساتھ بیان کرتے ہیں تو کہتے ہیں:
"اکُذَبُ مِنُ دَافِضِیِّ " ''لیعنی رافضی سے بڑھ کرجھوٹا'' کیونکہ ان کے ہاں جھوٹ بہت ہے۔
حضرت امام سلیمان بن مہران فرماتے ہیں کہ:'' میں نے (اہل علم) سے
ملاقا تیں کی ہیں وہ انہیں (شیعہ کو) کذاب کے علاوہ اور کوئی نام نہ دیتے تھے۔

<sup>•</sup> ريكين: تاويل مشكل القرآن تحقيق سيد احمد صقر 'ص:٣٢

حضرت قاضی شریک فرماتے ہی کہ: '' رافضیوں کے سواہر آدمی سے علم حاصل کرو، کیونکہ رافضی احادیث گھڑ لیتے ہیں پھرانہیں دین سمجھ لیتے ہیں۔
اور امام شافعیؓ فرماتے ہیں: '' کہ میں نے رافضیوں جیسی جھوٹی گواہی دیتے کسی کونہ دیکھا۔''

مقصدیہ ہے کہ اگر چہ دوسرے بدعتی فرقے بھی جھوٹ بول لیتے ہیں کیکن میہ فرقہ اس معاملے میں اینا کوئی ثانی نہیں رکھتا۔

# اہل سنت کے ہاں شخقیق کا منہج کب شروع ہوا؟

ج<u>ب سے فتنہ شروع ہوا اس وقت سے ہی یہ منہ</u> وجود میں آیا ، چنانچ جلیل القدر تابعی امام محمد بن سیرینؓ فرماتے ہیں کہ:

'' پہلے پہل لوگ سند نہیں پوچھا کرتے تھے، جب فتنہ برپا ہوا تو وہ پوچھنے گئے کہ اس روایت کے راوی ذکر کرو، تا کہ ان میں سے اہلسنت کی روایات لے لی جائیں اور اہل بدعت کو پہچان کر ان کی روایات مستر دکر دی جائیں۔'' <sup>®</sup> (اس کا سبب یہ ہے کہ لوگوں میں اصل 'قنہ ہونا ہے )۔''

امام ابن سیرین کبار تابعین سے ہیں اور انہوں نے صحابہ کا دور پایا ہے اور صفار کبار تابعین کے ساتھ زندگی بسر کی ہے اور فتنہ سے مراد شیعہ 'خوارج ' قدریہ جیسے بدعتی فرقوں کا ظہور ہے۔ ©

• وكيك: مقدمه صحيح مسلم باب الاسناد من الدين

- وٹ نوٹ = شیعہ سے مراد وہ لوگ ہیں جو حضرت علی ڈائٹیز اوران کی اولا دسے وابستگی کا دعو کی کرتے ہیں اور وہ کہتے ہیں کہ امامت کے حقد اربھی وہی ہیں اور بہلوگ اکثر صحابہ کرام دیٹی کٹیسیم اجمعین کی تکفیر کرتے ہیں۔
- ک خارجیوں سے مرادوہ لوگ ہیں جنہوں نے جنگ صفین کے بعد حضرت علی خلائیۂ کے خلاف بغاوت کی اور حضرت علی خلائیۂ نے خلاف بغاوت کی اور حضرت علی خلائیۂ نے انہیں جنگ نہروان میں تہہ تی کیا۔
- ⊕ قدریہ سے مراد وہ لوگ ہیں جو نقد بر کی نفی کرتے ہیں اور کہتے ہیں ( کہ بندہ اپنے افعال کا خالق ہے اور تقدیر وغیر ہ کااس میں کوئی وخل نہیں )اور تمام امور دنیا کسی سابقہ نقدیر کے بغیر پیدا ہوتے ہیں۔



الله تبارک و تعالی نے بارہ رہ الاول بروز سوموار عالم انسانیت کے سردار <sup>©</sup> اوراس کے ہادی ومرشد حضرت محمد بن عبدالله بن عبدالمطلب قریشی ہاشمی کو پیدا کر کے مومنین پرعظیم احسان فرمایا۔ <sup>©</sup>

آپ باپ کی طرف سے پتیم پیدا ہوئے اور اپنی عمر کے چھسال بعد ماں کی طرف سے بھی بتیم ہوگئے کیونکہ جب آپ کا باپ فوت ہوا تواس وقت آپ اپنی ماں کے پیٹ میں تھے، اور جب آپ چھسال کے ہوئے تو ماں بھی فوت ہوگئی، چر آپ کے دادا عبد المطلب نے آپ کی کفالت کی ۔لیکن دوسال بعد وہ بھی فوت ہوگئے تو آپ کی کفالت کا ذمہ لے لیا۔

جب آپ طلط این عمر کے جالیسویں سال کو پہنچے تو اللہ نے آپ کونڈیراور بشیر بنا کر بھیجا چنا نچہ آپ طلط این عمر کے جالیسویں سال کو پہنچ تو اللہ نے آپ کونڈیراور آپ کے رسالت اور نبوت کا حق ادا کر دیا اور آپ کے رب نے آپ کوجس پیغام کے پہنچانے کا حکم دیا آپ نے اسے من وعن پہنچا دیا تاکہ آپ لوگوں کو (کفر وشرک کے) اندھیروں سے نکال کر (ایمان واسلام کی) روشنی میں لے آئیں۔

چنانچہ آپ طلط اوت شروع کر دی

<sup>●</sup> ولادت کی تاریخ میں اختلاف بھی ہے۔ (مؤرخ اسلام قاضی محرسلیمان منصور پوری اور محمود پاشافلکی کی تحقیق کے مطابق نبی کریم ﷺ کی صحیح تاریخ ولادت ٩ ررئیج الاول ہے۔ )[دیکھئے رحمۃ للعالمین اور سیرت النبی علامۃ بلی نعمانی ]

آپ فرمایا: (( اَنَا سَیِّدُ وُلُدِ آدمَ یَوُمَ الْقِیَامَةِ وَلَا فَخُرَ )) مسند احمد ٣/٣

اورآپ کواورآپ کے تعلق داروں کوستانا شروع کر دیا۔ اورآپ کی پیروی ایسے لوگوں نے کی جنہوں نے دنیا فروخت کر کے آخرت خرید کی اور اللہ کی راہ میں اپنے مالوں اور جانوں سے جہاد کیا اور انہوں نے اللہ اور اس کے پیارے رسول کی نصرت کاحق اداکر دیا۔ چنانچہ اللہ رب العزت نے ارشا دفر مایا:

﴿ لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِيُنَ الَّذِيْنَ الْخُرِجُوا مِنُ دِيَارِهِمُ وَ اَمُوَالِهِمُ يَبْتَغُونَ فَضَلَا مِنَ اللَّهِ وَ رِضُوانَا وَ يَنْصُرُونَ اللَّهَ و رَسُولَهُ اُولَٰئِكَ هُمُ الصَّدِقُونَ فَلُهُ اللَّهِ وَ رِضُوانَا وَ يَنْصُرُونَ اللَّهَ و رَسُولَهُ اُولَٰئِكَ هُمُ الصَّدِقُونَ ۞ [الحشر:٨]

'' (مال فئے ) ان نادارمہا جرین کے لیے ہے جواپنے گھروں اور مالوں سے بے دخل کردیئے گئے ہیں، وہ اللہ کافضل اور اس کی خوشنودی تلاش کرتے ہیں اور اللہ اور اللہ اور اس کے رسول کی مدد کرتے ہیں، یہی لوگ سے ہیں۔''

آپ تیرہ (۱۳) سال تک مسلسل دعوت الی اللہ میں مصروف رہے۔ پھر اللہ فی اللہ میں مصروف رہے۔ پھر اللہ فی آپ تیرہ (۱۳) سال تک مسلسل دعوت کا حکم دیا جسے اللہ نے اپنے پیارے رسول کے ذریعے منور کر دیا اور آپ طلطے آپ کے ساتھ آپ کے صحابہ نے بھی ہجرت کی اور مال و اولا د اور گھر بار چھوڑ دیا (اور بیسب کچھ) صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی خوشنودی اور اس کی راہ میں کیا۔

جب آپ مدینہ پہنچاتو وہاں کے رہنے والوں نے آپ کوٹھکانا مہیا کردیا اور آپ کی عزت وتو قیر کاحق اداکر نے کے ساتھ ساتھ آپ کی مدد بھی کی۔اور آپ کی خاطر تمام لوگوں کی دشمنی مول لی اور مہاجرین کی اپنے مالوں اور گھروں سے غم خواری کی ، بلکہ بیویوں کی پیش کش بھی کی۔ چنا نچہ ایک بیٹر بی سردار کی دو بیویاں تھیں اس نے اپنے مہاجر بھائی کو پیش کش کی کہ ان میں سے ایک بیند کرلو 'آپ جسے پیند کر یں گے میں اسے طلاق دے دوں گا،تم اس سے نکاح کر لینا۔

الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَالَّذِيْنَ تَبَوَّءُ وَا الدَّارَ وَالْإِيْمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّوُنَ مَنْ هَاجَرَ اللَهِمْ وَالَّذِيْنَ تَبَوَّءُ وَا الدَّارَ وَالْإِيْمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ اللَهِمْ وَ لَا يَجِدُونَ فَي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا اُوتُوا وَ يُؤْثِرُونَ عَلَى انْفُسِهُم وَ لَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ و مَنْ يُوقَ شُحَّ نَفُسِه فَاوُلْئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۞ [الحشر: ٩]

''اور (یہ مال فئے) ان لوگوں کے لیے بھی ہے جو (مہا جرین کی ہجرت سے)
پہلے ہی دار الھج ت اور ایمان کوٹھ کا نابنا چکے ہیں اور جو کوئی ان کی طرف ہجرت
کر کے آئے اس سے محبت کرتے ہیں اور ان کو پچھ دیا جائے تو یہ لوگ اپنے
دلوں میں گھٹن اور نگی محسوس نہیں کرتے اور انہیں خواہ کتی شخت حاجت درپیش ہو
پھر بھی انہیں اپنے اوپر ترجیح دیتے ہیں اور جو لوگ اپنے نفس کی بخیلی سے پیکے
جا کیں وہی فلاح یانے والے ہیں۔''

حضرت نبی مکرم طنتی آیا مدینه منورہ کے اردگرد بلکہ تمام جزیرہ العرب میں مسلسل دعوت اسلام دیتے رہے، حتی کہ وہ دن بھی آیا جس دن اللہ نے اپنے رسول طنتی کے لیے مکہ سرنگوں کردیا اور اس کے رہنے والے اسلام میں داخل ہو گئے اور یورے کا یورا جزیرۃ العرب آپ کا تابع فرمان ہوگیا۔

آپ کی دعوت اور جہاد کے تئیس (۲۳) سال بعد، درج ذیل فرمان الہی کی تصد ہوگئی: تصدیق کرنے والی حتمی تقدیریا فذہوگئی:

﴿ وَ مَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدُ خَلَتُ مِنُ قَبْلِهِ الرُّسُلُ اَفَائِنُ مَّاتَ اَوُ قَبُلِهِ الرُّسُلُ اَفَائِنُ مَّاتَ اَوُ قَبُلِهِ النُّسُلُ اَعْقَابِكُمُ وَ مَنُ يَنْقَلِبُ عَلَىٰ عَقِبَيُهِ فَلَنُ يَّضُرَّ اللَّهَ شَيْئًا وَ سَيَجُزى اللَّهُ الشَّاكِرِيُنَ۞ آل عمران:١٤٤٠

''اور محمر (اللہ کے )رسول ہی تو ہیں،ان سے پہلے بھی رسول گذر چکے ہیں،اگر

ان کا انتقال ہو جائے یا آپ قتل کر دیئے جائیں تو تم اپنی ایڑیوں پر پھر جاؤ گے؟اور جوکوئی اپنی ایڑیوں پر پھر گیا ( یعنی دین اسلام سے برگشتہ ہوگیا ) وہ اللّٰہ کا کچھ نہ بگاڑ سکے گا۔اور اللّٰہ تعالیٰ شکر گز اربندوں کونیک بدلہ عطا فر مائے گا۔''

جب آپ منظائی آنے ارتحال کا سانحہ پیش آیا تو گویا دنیا پر تاریکی چھا گئی اور ایسا کیوں نہ ہوتا جبکہ آپ خود فر ماچکے تھے کہ:

''جبتم میں سے کسی کومصیبت پنچے تو وہ اس مصیبت کو یا دکرے جواسے میرے ( دنیا سے چلے جانے کے صدمے سے ) پنچے گل کیونکہ وہ تمام مصائب سے بڑھ کر ہوگی۔'' ®

جب سے اللہ نے اس کا ئنات کو پیدا فر مایا ہے؟ اس وقت سے لے کر آج تک کوئی الیی مصیبت نہیں آئی ، جوحضرت نبی کریم طفی این کی وفات سے بڑھ کر ہو۔

یہی وجہ ہے کہ آپ کی وفات کے وقت سیدہ نساءالعالمین حضرت فاطمہ مطالعیہا روتی ہوئی کہدر ہی تھیں ۔

- 🖒 اےمیرےاباجان! آپ نے اپنے رب کی دعوت پر لبیک کہا۔
  - 🕸 اے میرے اباجان! آپ کاٹھکا ناجنت الفردوس ہے۔
- ا المیر اباجان! ہم آپ کی وفات کی خبر حضرت جبرائیل کو پہنچاتے ہیں۔ اور ادھر یہ حضرت انس بن مالک خلائی ہیں جو فرما رہے ہیں کہ:'' جب حضرت رسول کریم ملت کے ایک منورہ تشریف لائے تو اس کے درو دیوار روشن ہوگئے!اور جب آپ کی وفات ہوئی تو ہر چیز پراندھراچھا گیا!
  - طبقات کبری ۲/۰۷۱، امام البانی مشید نے اے سلسلہ الاحادیث اصحیح نمبر ۲۰۱۱ میں صحیح کہا ہے۔
- سنن ابن ماجه كتاب الجنائز باب وفاة النبي ۲۹۹/۱ مستدرك حاكم ۳۸۱/۱، وقال هذا حديث صحيح على شرط الشيخين وَلَم يُخَرِّ جَاهُ وَ سَكَت الذهبي

مزید فرماتے ہیں کہ ہم نے رسول مقبول طبیعی کو دفن کر کے اپنے ہاتھ جھاڑے ہی تھے کہ ہمارے دلوں کی حالت بدل گئی۔ <sup>©</sup>

اور یہ حضرت ابو بکر صدیق خلائیۂ ہیں جورسول کریم ملط قلیم کی وفات کے بعد حضرت عمر خلائیۂ سے فرماتے ہیں کہ ہمارے ساتھ چلو، ہم ام ایمن خلائیۂ کی زیارت کرآئیں، جب ان کے پاس پنچے تو وہ رو پڑیں' انہوں نے فرمایا: کس وجہ سے رو رہی ہو؟ اللہ تعالی کے پاس اپنے رسول کے لیے بہتر سے بہتر مقام ہے۔

فر مانے لگیں کہ:'' میں اس بات سے لاعلمی کی وجہ سے نہیں روتی کہ اللہ کے پاس اپنے رسول کے لیے کیا ہے، میں تو اس بنا پر روتی ہوں کہ آسان سے وحی آنا بند ہوگئی ہے۔'' © بند ہوگئی ہے۔'' ©

اندریں صورت آپ کی پاکیزہ روح اپنے خالق ومالک کے پاس پہنچ گئ اور اب اللہ تعالیٰ (کا پیندیدہ) دین (قیامت تک کے لیے) زمین پر باقی رہے گا۔ اللہ تعالیٰ و بَادِ كُ وَ سَلِّمُ۔



■ ابن ماجه كتاب الجنائز ٢٩٩/١ وقم الحديث:١٦٣٢

بن ما به حدیث ۱۰۳۰ رحم ۱۳۰۰ رحم ۱۳۰ رحم ۱۳۰۰ رحم ۱۳۰ رحم ۱۳۰



#### ااه تا ۱۳ ه

جب حضرت رسول مقبول طنی آن کی وفات کا اعلان ہوا تو حضرت ابو بکر الصدیق ڈالٹیئڈ سُخ ( مدینہ کی قریبی بستی ) سے تشریف لائے اور آپ طنتی آئے کے چہرے سے کیٹر اہٹا کر دونوں آئکھوں کے درمیان بوسہ دیا اور فرمایا:

'' میرے ماں باپ آپ طنتی آپ تر بان! آپ زندگی میں بھی پاکیزہ اور خوش گوار جیں ،اور آپ طنتی آپائے کے خوش گوار جیں ،اور آپ طنتی آپائے کے چہرۂ مبارک کوڈ ھانب دیا ، پھر کھڑے ہوئے اور منبر پرچڑھ گئے اور فرمایا:

"جوكوئى محمد طَشَوَيَةٍ كَى عبادت كرتا تھا (وہ جان لے كه) آپ طَشَوَيَةٍ وفات پاچكے ہيں اور جوكوئى الله كى عبادت كرتا تھا (وہ جان لے كه) الله تعالى زنده ہے،اسے بھى موت نه آئے گى۔'

﴿ وَ مَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدُ خَلَتُ مِنُ قَبُلِهِ الرُّسُلُ اَ فَإِنْ مَّاتَ اَوُ قَتِلَ انْقَلَبُتُمُ عَلَى اعْقَابِكُمُ وَ مَنُ يَنْقَلِبُ عَلَىٰ عَقِبَيُهِ فَلَنُ يَّضُرَّ اللَّهَ شَيْئًا وَ سَيَجُزى اللَّهُ الشَّاكِرِيُنَ ﴾ [آل عمران: ١٤٤]

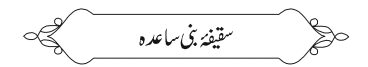
''اور محمد (اللہ کے )رسول ہی تو ہیں ،ان سے پہلے بھی رسول گزر پچلے ہیں ،اگر ان کا انتقال ہو جائے یا آپ قتل کردیے جائیں تو تم اپنی ایڑیوں پر پھر جاؤ گے؟ اور جوکوئی اپنی ایڑیوں پھر گیا (یعنی دین اسلام سے برگشتہ ہو گیا) وہ اللہ کا پچھ نہ بگاڑ سکے گا۔اوراللہ تعالی شکر گزار بندوں کو نیک بدلہ عطافر مائے۔'' بیسن کرلوگ رونے گئے (اوراس قدرروئے) کی ان کی ہچکیاں بندھ گئیں اوروہ گلیوں میں اس آیت کو باربار پڑھرہے تھے۔

حضرت انس فالنا فرماتے ہیں کہ: ''گویا ہم نے بیآ بیت اسی وقت سی ۔ <sup>©</sup>
حالانکہ قرآن آپ کی زندگی میں آپ کی وفات سے پہلے ہی مکمل ہو چکا
تھا۔ اس کے باوجود یوں معلوم ہوتا تھا کہ بیآ بیت گویا نئی ہے اور صحابہ کرام و گاہیہ میں نے اس سے پہلے اسے بھی نہیں سنا تھا۔ (کیونکہ آپ کی وفات کے شدید ترین صدمہ سے صحابہ کرام ہوش وحواس کھو بیٹھے تھے) اور اس آبیت میں حضرت رسول کریم ملتے ہیں آپ کی وفات کی خبرتھی ۔

چنانچہ حضرت عباس بن عبد المطلب علی بن ابی طالب زبیر بن عوام رضی الله عنم آپ کے خش کہ آپ بر نماز الله عنم آپ کے خشل اور تجمیز و تکفین کا فریضہ سرانجام دینے گئے ختی کہ آپ بر نماز جنازہ بڑھنے کے بعد آپ کو دفن کر دیا گیا۔ (آپ پر درود وسلام ہو' اور آپ پر میرے ماں باپ فدا ہوں) چونکہ حضرت عباس آپ کے پچا اور حضرت علیٰ آپ کے پچازاد بھائی اور حضرت زبیر اس کے پھوپھی زاد تھے۔ اس لیے وہ تمام لوگوں سے بڑھ کر آپ کے کفن دفن کے حق دار تھے۔



<sup>•</sup> صحيح البخاري = كتاب فضائل الصحابه: باب لو كنت متخذًا خليلا ' رقم الحديث:٣٦٦٨



سیم رصہ جس میں حضرت علی المرتضی اور حضرت عباس اور زبیر بن عوام و نگانگیا حضرت رسول اللہ طلطے آنے کی تجہیز و تکفین میں مصروف تھے چند انصاری بزرگ سقیفہ بنی ساعدہ میں جمع ہوئے ۔ چنا نچہ پہلے ، میں اس واقعہ کوامام طبری و برات کی تاریخ کے حوالے سے ابو مخف کذاب کی زبانی بیان کروں گا ، پھر اس روایت کوامام بخاری و برات پیر کے حوالے سے بیان کروں گا۔ پھر آپ ان دونوں روایتوں کے بخاری و برات پیر کے حوالے سے بیان کروں گا۔ پھر آپ ان دونوں روایتوں کے درمیان موازنہ کرلیں ،آپ کو اندازہ ہوجائے گا کہ ابو مخفف نے کتنی باتیں بڑھائی بیں ۔اور شاید ہمارے بہت سے لوگوں کے ہاں یہ اضافی باتیں مسلمہ تاریخی حقائق بن چی ہوں اور (ابو مخفف کے من گھڑت اضافی) حادثہ شور کی میں بھی بیان ہوں بن چی ہوں اور (ابو مخفف کے من گھڑت اضافی) حادثہ شور کی میں بھی بیان ہوں کے چنا نچامام محمد بن جریر طبری بیان کرتے ہیں کہ:

'' ہمیں ہشام بن محمد نے ابو مختف کے حوالے سے بیان کیا ، کہ وہ کہتا ہے مجھے عبداللہ بن عبدالرحمٰن بن ابی عمر و بن ابی عمر ہ انصاری نے بتایا ، کہ جب حضرت نبی مکرم طبیع آفوت ہوئے تو انصار سقیفہ بنی ساعدہ میں جمع ہوئے اور کہنے لگے کہ:
ہم جناب رسول مقبول طبیع آخ کے بعد سعد بن عبادہ کوسر براہ مقرر کریں گے۔
ان میں سے ایک صاحب کھڑ ہے ہوئے اور کہنے لگے کہ:

تمہاری تلواروں کی وجہ سے عربوں نے سرتشلیم خم کیا اور اللہ کے مقدس رسول مستحقار اس حال میں فوت ہوئے کہ وہ تم سے راضی اور خوش تھے اور ان کی

● سقیفہ بنی ساعدہ سے مرادوہ چھپر ہے جس کے سائے میں بنوساعدہ بیٹھا کرتے تھے۔[مترجم]

آ تکھیں تمہیں دیکھ کر ٹھنڈی ہوجاتی تھی۔لہذاتم آگے بڑھ کراس ذمہ داری کو سنجال لؤ بجائے اس کے کہ دوسر بےلوگ اسے اپنے ہاتھ میں لےلیں۔
سنجال لؤ بجائے اس کے کہ دوسر بےلوگ اسے اپنے ہاتھ میں لےلیں۔
سب نے مل کر جواب دیا کہ: تونے ٹھیک کہا۔

ان میں سے ایک شخص نے کہا کہ اگر قریش کے مہاجرین اس رائے کوشلیم نہ کریں ، تو ہم کہیں گے ، کہ ایک امیرتم میں سے ہوا ور ایک ہم میں سے ۔ حضرت سعد بن عباد ہ نے کہا کہ: یہ پہلی کمزوری ہے۔

اسی دوران، حضرت عمر بن خطاب گواطلاع ملی که چندانصار سقیفه بی ساعده میں جمع ہوکر کہدر ہے تھے کہ ایک امیر ہم سے ہوگا اور ایک تم میں سے نیہ بات آپ کو کسی انصاری نے بتائی تھی چنا نچہ آپ حضرت ابو بکر گے پاس گئے اور انہیں معاملے سے آگاہ کیا کہ ہمارے انصاری بھائی جمع ہوئے ہیں اور اس طرح کہدر ہے ہیں۔ آؤہم ان کے پاس چلیں۔

چنانچہ حضرت عمر اور ابو بکر صدیق وہاں سے چل بڑے، اور انہوں نے (راستہ میں) حضرت ابوعبید اُ کو دیکھا، تو اسے بھی اپنے ساتھ لے لیا، اور انصار کے پاس پہنچ گئے۔ حضرت عمر فاروق فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے ذہن میں اس موقع پر گفتگو کرنے کا خاکہ ترتیب دیا۔ جب میں نے گفتگو کرنے کا ارادہ کیا تو حضرت ابو بکر نے نے محصے اشارے سے خاموش رہنے کا حکم دیا۔ چنانچہ آپ رہا تی نے حضرت ابو بکر نے محصے اشارے سے خاموش رہنے کا حکم دیا۔ چنانچہ آپ رہا تی کے حضرت ابو بکر صدیق کا مکمل خطبہ بیان کیا اور ان کی بیہ بات بھی بیان کی کے مہا جرین خلافت کے زیادہ حقد اربیں۔

حضرت حبابٌ بن منذر فرمانے گئے کہ: ''اے انصار کے قبیلو! اپنے منصب امارت کواپنے ہاتھ میں لے لو کیونکہ لوگ تمہارے سائے اور تمہارے کیمپ میں ہیں اور کوئی شخص تمہاری مخالفت کی جرأت نہیں کرے گا اور لوگ تمہاری رائے سے انحراف بھی نہیں کریں گے، کیونکہ تم جاہ وحشمت اور مال و دولت والے ہو اور انخراف بھی نہیں کریں تو تم انہیں یہاں اکثریت تہہارے پاس ہے، اگر وہ تہہاری خلافت کو تسلیم نہ کریں تو تم انہیں یہاں سے نکال دواورا مورخلافت اپنے ہاتھ میں لے لواور انہیں ان کے حال پرچھوڑ دو۔ اللّٰہ کی قشم تم ان کی نسبت منصب خلافت کے زیادہ حقد ارہو کیونکہ لوگوں نے اس دین کو قبول کیا ہے۔ کو قبول کیا ہے۔

(أَنَا جُذَيْلُهَا الْمُحَكِثُ وَ عُذَيْقُهَا الْمُرَجَّبُ " "

'' لیعنی میں صائب الرائے ہوں اور تمہاری خیر خواہی سوچتا ہوں اگرتم نے میری بات نہ مانی تو بچھتا ؤ گے۔''

حضرت عمر فاروق اورابوعبیدا نے حضرت ابو بکرا سے کہا کہ: '' اپنا ہاتھ بڑھا وَ ہم آپ کی بیعت کرتے ہیں، جب دونوں بیعت کے لیے اٹھے تو بشیرا بن سعد نے آگے بڑھ کران سے پہلے بیعت کرلی۔ جب ابو بکرا کی بیعت مکمل ہوگئ تو (عقبہ ثانیہ کے ) نقیب حضرت اسیلا بن حفیر کھڑے ہوئے اور کہا کہ: '' اللہ کی فتم! اگرایک مرتبہ خزرج تمہارے سربراہ بن گئے تو ہمیشہ کے لیے ان کوتمہارے او پر فضیلت رہے گی۔'' ©

پھر حضرت سعلاً بن عبادہ کہنے لگے کہ:''اللہ کی قتم!اگر میرے اندراٹھنے کی طاقت ہوتی تو زمین کے راستوں اور گوشے گوشے میں تو میری ایسی دھاڑ سنتا جو تجھے اور تیرے ساتھیوں کو زخمی کر دیتی ۔اللہ کی قتم اب میں تجھے اس قوم سے ملا کر

<sup>۔</sup> جُذَیْل محکَّک کری کے اس نے کو کہتے ہیں جواونوں کے باڑے میں اس لیے گاڑا جاتا ہے کہ خارش والے اونٹ اس سے تھجلا کرسکون حاصل کریں اور عُذیق تھجور کے چھوٹے پودے کو کہتے ہیں اور مُدُ مَن والے اللہ میں مرکب بھرکی حفاظتی باڑکو کہتے ہیں اور یہ محاورہ اس وقت بولا جاتا ہے، جب آ دمی اپنی رائے کی عظمت بیان کرے۔ اور اس پھل نہ ہونے کی وجہ سے خسارے سے ڈرائے۔ ویکھئے النہاییة فی غریب الحدیث ۲/ ۱۹۵

<sup>🛭</sup> گویااسید بن خضیر نے حاشاللہ سعد بن عبادہ خزر جی پر حسد کیا!

چھوڑوں گاجس میں تیری حیثیت متبوع کی بجائے تابع کی ہوگی' مجھے اس جگہ سے اٹھالو۔ چنا نچہانہوں نے اسے اٹھا یا اور گھر لے گئے۔ چنددن خاموش رہنے کے بعد انہوں نے کہا:'' اللہ کی قتم! جب تک میرے گھروالے اور میرے قبیلے والے میری اطاعت کرتے رہیں گے اس وقت تک میں اپنے ترکش سے تم پر تیر پھینکتا رہوں گا اور اپنے نیزے کے پھل خون آلود کرتا رہوں گا۔ اور جب تک میرے ہاتھوں میں طاقت رہی میں اپنی تلوارسے تہہیں مارتارہوں گا۔

راوی کہتا ہے کہ اس کے بعد نہ تو سعد ٹنے ان کے ساتھ نماز پڑھتا ، نہ ان کے ساتھ وہ جمعہ ادا کرتا اور حج کرتا تو ان کے ساتھ افاضہ نہ کرتا ۔ چنانچہ جب تک ابو بکر ٹون خوت نہیں ہوئے اس وقت تک وہ اس طرح کرتا رہا۔ <sup>©</sup>

مخضراً بیروہ روایت ہے جوسقیفہ بنی ساعدہ کے سلسلے میں ابو مختف نے بیان کی ہے۔ اب اس سلسلے میں امام بخاری کی روایت پڑھواور اس کا اس سے موازنہ کرو۔امام بخاری ڈسٹیپیہ بیان فرماتے ہیں کہ:

'' ہمیں اساعیل بن عبداللہ نے سلیمان بن بلال کے واسطے سے ہشام بن عروہ سے بیان کیا کہ وہ کہتے ہیں کہ مجھے عروہ بن زبیر نے ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقیہ کے واسطے سے بیان کیا کہ انہوں نے فرمایا:

جب الله کے پیارے رسول طلخ آفوت ہوئے تو انصار سقیفہ بنی ساعدہ میں حضرت سعدؓ بن عبادہ کے پاس اکٹھے ہوئے اور کہنے لگے، کہ ہم میں سے بھی امیر ہوگا اور تم میں سے بھی ۔ تو حضرت ابو بکرؓ اور عمؓ فاروق اور ابوعبیدہ و تُقَالَيْهِ ان کی طرف گئے ۔ حضرت عمؓ فاروق بات کرنے لگے تو حضرت ابو بکرؓ نے انہیں خاموش کرادیا اور حضرت عمؓ فاروق بیان فرماتے ہیں کہ:

<sup>🛭</sup> تاریخ طبری ۲/۵۵/ مختصرًا

'' میں نے اس موقعہ پر بیان کرنے کے لیے شاندارتقریر کی تیاری کر لی تھی اور مجھے خطرہ تھا کہ شاید حضرت ابو بکر ایسی تقریر نہ کر سکیس اللہ کی قشم' حضرت ابو بکر ٹی نے بڑی بلیغ اور پر اثر تقریر کی ( اور میرے دل کی تمام با تیں بھی بیان کردیں) انہوں نے اپنی تقریر میں فر مایا:''ہم امیر تھہرے اور تم وزیر۔'

حضرت حباب بن منذر نے فر مایا:''نہیں' اللہ کی قتم ہم ایسانہیں کریں گے۔ ہم میں سے بھی امیر ہوگااورتم میں سے بھی۔''

حضرت ابوبکر ٹنے فرمایا:''نہیں بلکہ ہم امیراورتم وزیر (اور قریش کے متعلق بیان کیا کہ) وہ گھرانوں کے اعتبار سے معتدل اور حسب کے اعتبار سے نہایت معزز ہیں۔لہذاتم حضرت عمر ٹیا ابوعبید ٹا کی بیعت کرلو۔

حضرت عمر خلائی نے فرمایا: ' بلکہ ہم تمہاری بیعت کرتے ہیں کیونکہ تم ہمارے سردار اور ہم سے برتز' بہتر ہواور اللہ کے رسول طفی آیا کہ ہم سے زیادہ پیارے ہو۔''

© چنانچ جھزت عمر نے ان کا ہاتھ پکڑااور بیعت کرلی اورلوگوں نے بھی بیعت کرلی۔ لیجیے بیہ ہے حضرت امام بخاری ورائٹیا ہی روایت! تم دیکھ رہے ہو کہ میخضر ہے اور چھوٹی ہے اور سقیفہ بنی ساعدہ کی حقیقت بھی اتنی ہی ہے۔

رہے ابو مخنف کے اضافے کہ سعد "بن عبادہ نے فر مایا:

''میں تم سے لڑوں گا اور وہ ان کے ساتھ نہ جج کرتے تھے اور نہ نماز پڑھتے تھے نہ جمعہ پڑھتے تھے، نہ ان کے ساتھ طواف کرتے تھے اور بید کہ حضرت حبابؓ بن منذر نے ابو بکر کوتر کی بہتر کی جواب دیا (اور اس طرح کی دیگر باتوں کا اس روایت میں کوئی ذکر نہیں ) حالانکہ سقیفہ کا معاملہ نصف گھنٹے سے زیادہ موضوع بحث نہ بنا

<sup>•</sup> صحيح بخارى كتاب فضائل الصحابه : باب لو كنت متخذًا خليلًا 'رقم الحديث٣٦٦٨

لیکن ( کذاب راویوں نے ) کیسے بڑھا چڑھا کر پیش کیا۔

رہے سعد بن عبادہ ڈٹاٹئئے ' تو ان کے متعلق مسندا ما م احمد میں حضرت حمید بن عبدالرحمٰن سے روایت ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق ﷺ نے تقریر کی اور ایسی کوئی بات نہ جھوڑی جو انصار کی شان میں نازل ہوئی ہو، یا حضرت نبی کریم علیہ الصلوۃ والسلام نے ان کی شان کے متعلق بیان کی ہوا ورفر مایا کہ:

تم جانتے ہواللہ کے پیارے رسول طفی آنے فرمایا تھا:'' کہا گرلوگ کسی اور وادی میں چلیں تو میں انصار کی وادی میں ہی چلوں گا۔''اس کے بعد حضرت سعد "بن عبادہ فرائیز' سے فرمایا:

'' اے سعدتم جانتے ہو کہ آنخضرت طفی آنے فرمایا تھا اور آپ بیٹھے ہوئے تھے کہ قر لیش اس امارت کے معیار ہیں، نیک لوگ ان کے نیکوں کے تابع ہیں۔حضرت سعد ؓ نے فرمایا:

''آپ خالٹین نے ٹھیک کہا۔ہم وزیر گھمرے اور تم امیر۔''

یر دوایت جوحضرت امام احمد کنے حضرت حمید بن عبد الرحمٰن ٹین عوف سے مجے مسل سند سے روایت کی ، بیران روایتوں سے کئی در جے قوی ہے جنہیں کذا ب ابوخف نے روایت کیا ہے۔ ©



مسند احمد ۱۸/۱ تحقیق احمد شاکر

# خليفة الرسول سيدنا ابو بكرصديق كضائل ومناقب

آ پ کا نام عبداللہ بن عثان ہے اور آ پڑ عامر بن عمر و بن کعب بن سعد بن تیم بن مرہ بن کعب بن سعد بن تیم بن مرہ بن کعب بن لوی بن غالب بن فھر ( کی پشت سے ہیں) اور اسی فہر کو قریش کہتے ہیں۔ ©

حضرت علی بن ابی طالب و النائیهٔ فرماتے ہیں: '' کہ اللہ تعالیٰ نے آسان سے ابو بکر کا نام صدیق نازل کیا ہے۔ ©

### قبول اسلام:

حضرت ابوالدرداء رفائنی فرماتے ہیں کہ میں حضرت نبی اکرم طفی ایک طفی ایک ایک مطفی ایک ایک مطفی ایک کا کنارہ اٹھائے ہوئے ہوئے ہوا تھا کہ حضرت ابو بکر رفائنی اپنے گھنٹوں تک اپنے کیڑے کا کنارہ اٹھائے ہوئے آرہے تھے (انہیں دیکھ کر) حضرت نبی کریم طفی آئے نے فرمایا: '' بھئی تمہارا ساتھی خطرات میں کودنے والا ہے۔''انہوں نے سلام کہہ کر شکایت کی کہ:''اے اللہ کے بیارے رسول! میرے اور حضرت عمر کے درمیان تو تکارہوگئی، میں نے جلد بازی کی ، پھر جھے شرمندگی ہوئی تو میں نے ان سے معافی کا سوال کیا'لیکن انہوں بازی کی ، پھر جھے شرمندگی ہوئی تو میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا ہوں۔

ا دھرحضرت عمر ڈٹاٹئیئہ کوندامت ہوئی ، چنانچہوہ حضرت ابوبکڑ کے گھر گئے اور پوچھا کیا ابوبکڑ گھر میں موجو دہیں ؟

انہوں نے کہا:' دنہیں۔''

٠٥٠/١ معرفة الصحابه 'ابو نعيم ١٥٠/١

۱۱/۷ عبرانی ۱۱/۷ ۵ فتح الباری ۱۱/۷

پھروہ حضرت نبی کریم طلطے آئے ہاں آئے ، تو انہیں آئے ہوئے دیکھ کر آ آپ طلطے آئے کا چہرہ سرخ ہونے لگا (بیر منظر دیکھ کر) ابو بکر زلائٹۂ ڈر گئے اور اپنے گھٹنوں کے بل بیٹھ کر کہنے گئے:

'' اے اللہ کے پیارے رسول ﷺ آللہ کی قتم' زیادتی مجھ سے ہوئی تھی (دومرتبہ کہا)

آ خرحضرت نبی کریم طبیعی نے فرمایا: (سنو!)

''الله نے مجھے تمہاری طرف نبی بنا کر بھیجا تو تم نے کہا:

'' تونے جھوٹ بولا۔''

اورابوبکڑنے کہا:اس نے سیج کہا۔

اوراس نے اپنی جان اور مال کے ذریعے میری غم خواری کی ،کیاتم میری غاطر میرے ساتھی کا قصور نظر انداز نہیں کر سکتے ؟۔ ( آپ مطنع اللہ عنہ نے دو مرتبہ یہ الفاظ کیے )

''اس کے بعد آپ کو بھی تکلیف نہ دی گئی۔''<sup>®</sup>

حضرت عمار بن یاسر فی پی است میں کہ میں نے (ابتدائے اسلام میں) اللہ کے رسول طفی مین کی اللہ کا میں اللہ کے رسول طفی مین کو دیکھا اس وقت آپ کے ساتھ پانچ غلام 'دوعورتیں اور البو بکر رفیائیڈ (ایمان لائے) تھے۔ ©

### آپ کی ہجرت:

حضرت ابوبكرصديق ضائله، فرماتے میں كه:

میں اللہ کے نبی کے ساتھ غار میں تھا، جب میں نے سراٹھا کر دیکھا تو مجھے قریش کے سراغ رسانوں کے یا وُں نظر آئے۔

- صحيح البخارى= كتاب فضائل الصحابة: باب قول النبي لو كنت متخذًا خليلًا الحديث: ١ ٣٦٦١
- ۳٦٦٠: نصحيح البخارى= كتاب فضائل الصحابة: باب قول النبى لو كنت متخذًا خليلًا الحديث: ٣٦٦٠

میں نے کہا:'' اے اللہ کے نبی طفی آیا ! اگران میں سے کوئی سر جھکا کر دیجے تو وہ ہمیں دیکھ لے گا۔''آپ طفی آیا نے فر مایا:

''اےابوبکر ٔ خاموشی اختیار کیجئے' ہم دونوں کا تیسرااللہ ہے۔'' ®

# آپ کے فضائل:

حضرت ابو ہریرہ فٹائٹۂ فرماتے ہیں کہ میں نے اللہ کے رسول ملتے ہیں کہ میں فرماتے ہیں کہ میں نے اللہ کے رسول ملتے ہیں کہ فرماتے ہوئے ہوئے ہوئے سنا، کہ جوکوئی اللہ کی راہ میں کسی چیز کا جوڑا خرچ کرےگا، اسے جنت کے درواز وں سے بلایا جائے گا کہ اے اللہ کے بندے یہ بہتر ہے۔

- 🕏 تو جوکوئی نماز والوں سے ہوگا اسے نماز کے دروازے سے بلایا جائے گا۔
- 🖒 اور جوکوئی جہا دوالوں سے ہوگاوہ جہاد کے دروازے سے بلایا جائے گا۔
- 🖏 اور جوکوئی صدقہ والوں سے ہوگا وہ صدقہ کے دروازے سے بلایا جائے گا۔
- اور جوکوئی روزہ والوں سے ہوگا وہ روزہ کے دروازے سے بلایا جائے گا۔

تو ابو بکر ڈاٹٹیئے نے فر مایا:' جس کسی (خوش نصیب) کوان دروازوں سے بلایا گیا اسے تو کسی چیز کی ضرورت نہ رہی پھر پوچھا:''اے اللہ کے پیارے رسول جھلا کسی کوان تمام دروازوں سے بھی بلایا جائے گا؟۔

آپ نے فرمایا:'' ہاں اے ابو بکر! اور میں امید کرتا ہوں کہ تو ان میں سے ہے۔''<sup>©</sup>

حضرت انس ڈکاٹنڈ بن مالک فرماتے ہیں کہ:'' حضرت نبی کریم طبیعی آئے اُ اُحد پہاڑ پر چڑھے اور آپ کے ساتھ ابو بکر' عمر' عثمان ( ڈٹٹائنڈم) بھی تھے، تو وہ حرکت

بخارى كتاب مناقب الانصار حديث نمبر:٣٩٢٢ مسلم كتاب فضائل الصحابه حديث نمبر: ١

۳٦٦٦: بخارى كتاب فضائل الصحابه حديث

کرنے لگا، آپ طفی ان نے فرمایا:'' اے احد تھہر جا' کیونکہ تیرے اوپر نبی اور صدیق اور دوشہید ہیں۔ <sup>©</sup>

حضرت عمرو بن العاص خالليه فرماتے ہیں کہ:

حضرت نبی کریم طلع اللے اللے فیصلے فیات السلاسل کے لشکر پرامیر بنا کر بھیجا،

میں نے (واپس آ کرآ یہ سے) یو چھا کہ:

لوگوں میں سے آپ کوسب سے بڑھ کر پیارا کون ہے؟

آپ نے فرمایا: عائشہ صدیقہ ۔

میں نے پوچھا:اورمردوں میں ہے؟

آپ طلنے علیہ نے فرمایا: اس کا باپ ( ابو بکر رفیاعیہ )۔

میں نے بوچھا:''اس کے بعد کون؟''آپ نے فر مایا:''عمر بن خطاب''<sup>©</sup>

# آپکاعلم:

اللہ تعالیٰ نے اپنے بندے کو اختیار دیا ہے کہ وہ یا تو دنیا پبند کرے، یا اس چیز کو جو اللہ تعالیٰ کے پاس ہے۔ کو جو اللہ تعالیٰ کے پاس ہے۔ ( ابو سعید رہالٹیئ خدری ) فرماتے ہیں کہ: ( یہ سن کر ) ابو بکر رہالٹیئ نے رونا شروع کر دیا۔

ہم نے اس بات پر تعجب کیا کہ حضرت رسول مقبول ملتے آیا نے ایک بندے

- بخارى كتاب فضائل الصحابه باب قول النبي لو كنت متخذًا خليلًا الحديث: ٣٦٧٥
- و بخارى كتاب فضائل الصحابه باب قول النبى لو كنت متخذًا خليلًا الحديث:٣٦٦٢ مسلم
   فضائل الصحابه 'حديث: ٨

متعلق بیان کیا ہے کہ اسے اختیار دیا گیا، اور ابو بکر ٹرورہے ہیں!

پس رسول اللہ طلق آئے ہی وہ بندے تھے اور ابو بکر ہم سے زیادہ عالم تھے۔
چنا نچہ اللہ کے رسول طلق آئے آئے فر مایا: ''کہ ابو بکر اپنے مال اور مخلصا نہ صحبت
کے اعتبار سے سب سے بڑھ کر میرے محسن ہیں۔ اگر میں اپنے رب کے علاوہ کسی کو خلیل بنانے والا ہوتا تو ابو بکر کو بنا تا ۔ لیکن اسلام کی اخوت اور اس کے ساتھ دلی محبت (ضرورہے)

(الہذا) مسجد میں داخل ہونے والے سب دروازے بند کر دیئے جائیں سوائے ابو بکر کے دروازے کے ۔' <sup>®</sup>

# حضرت نبي كريم عليه كيساتها بي كي رفاقت:

حضرت عبدالله بن عمرو خلیجها سے پوچھا گیا کہ مشرکین نے اللہ کے پیارے رسول کے ساتھ سخت ترین بدسلو کی کس نوعیت سے کی تھی۔ تو آپ نے فر مایا:

'' میں نے عقبہ بن ابی معیط ( ملعون ) کو دیکھا کہ وہ حضرت رسول مقبول طلط ایک ہے۔ اس نے آپ کے مقبول طلط ایک ہے اس نے آپ کے مقبول طلط ایک ہے۔ اس نے آپ کا گلا گھونٹنا شروع کر دیا۔ اس بدسلوکی کو دیکھ کر ابو بکر خلائی نے اسے دھکا دے کر پیچھے ہٹا دیا اور فر مایا:

( ) اَتَفُتُلُونَ رَجُلًا أَن يَّقُولَ رَبِّى اللَّهُ وَقَدُ جَاءَ كُمُ بِالْبَيِّنَاتِ مِن رَبِّى اللَّهُ وَقَدُ جَاءَ كُمُ بِالْبَيِّنَاتِ مِن رَبِّكُمُ »
 ( ) رَبِّكُمُ »

'' کہتم اس شخص کو قتل کرتے ہو جو کہتا ہے کہ میرارب اللہ ہے اور وہ تنہارے یاس واضح اورروشن دلاکل لایاہے؟''

۳۲۰۶: بخاری - کتاب فضائل صحابه حدیث: ۳۲۰۶

۳۲۷۸: بخارى كتاب فضائل الصحابه

### حضرت رسول کریم کے آپ کی خلافت کی طرف اشارات

1۔ حضرت سیّدہ عائشہ صدیقہ فرماتی ہیں کہ حضرت رسول اللہ مطنع آئے آپنے اپنے مرض الموت میں فرمایا:

''ابو بکر کو کہو کہ وہ لوگوں کونما زیڑھائے۔''<sup>®</sup>

2۔ حضرت جبیراً بن مطعم فرماتے ہیں کہ:

''ایک عورت حضرت نبی اکرم طفی آنے پاس آئی، آپ نے اسے دوبارہ آنے کا حکم دیا۔''وہ کہنے گئی:'' اگر میں آؤں اور آپ کو نہ پاؤں تو۔'' (گویااس کا مطلب تھا کہ اگر آپ اس دنیا میں نہر ہے تو؟)

آپ نے فرمایا:

''اگر مجھے نہ پائے تو ابو بکڑے پاس آنا۔''<sup>©</sup>

3- سیدہ عائشہ صدیقہ رہائی ہیں کہ مجھے رسول اللہ طلط آئے آئے اپنے مرض میں عائشہ صدیقہ رہائی ہیں کہ مجھے رسول اللہ طلط آئے آئے اپنے مرض میں علی تکریر کھوا دوں ' میں حکم دیا :'' ابو بکر اور اپنے بھائی کو بلاؤ تا کہ میں ایک تحریر کھوا دوں ' میں ڈرتا ہوں کہ کوئی آرز وکرنے والا 'آرز وکرنے گئے اور کہنے والا کہنے گئے کہ میں زیادہ حقد ارہوں۔

'' جَبَكِه اللّٰدا ورمومنين ابوبكر ْ كے سواكسى كۈنہيں چاہتے۔'' ®

- 1 بخارى كتاب الإذان حديث: ٦٧٨
- و بخارى كتاب فضائل الصحابه: ٣٦٥٩؛ مسلم فضائل الصحابه حديث نمبر: ١٠٠
- مسلم فضائل صحابه حدیث نمبر:۱۱، بخاری کتاب المرض حدیث نمبر ٦٦٦٥

نوٹ = حضرت امام ابوالفرج عبدالرطن بن رجب بغدادی نے اپنی کتاب لطا نف المعارف میں: ٥٠ اپراس سلسلے میں ایک نکتہ بیان فر مایا ہے کہ: حضرت نبی اکرم مشیقی آبار ایسالکھ دیتے تو کچھ لوگوں کو غلط فہنی ہوجاتی اور وہ کہنے لگتے کہ آپ مشیقی آبانے حضرت ابو بکر رفیافیئہ کو خلافت کے لیے نامز دکر کے ان کے احسانات کا بدلہ دیا ہے۔ اس لیے آپ مشیقی آبانے کوئی تحریر نہ کسی ، البتہ آپ مشیقی آبانے اقدامات کے ذریعے ان کے خلیفہ بننے کی تمنا فلا ہر کردی۔ [مترجم]



# الشكراسامة كي روانكي:

حضرت رسول کریم طفی این غزوهٔ شام کے لیے حضرت اسامہ بن زید فلی کی سربراہی میں ایک لشکر تیار کیا تھا، لیکن اس کی روانگی سے پہلے آپ کی وفات ہوگئی۔

حضرت ابو بکرصدیق رہائی نے خلیفہ رسول بنتے ہی پہلا کام یہ کیا کہ حضرت اسامہ کے لشکر (کوروم کی سرحد پر) بھیج دیا،اس لشکر کی روائلی نے ان منافقین اور مرتدین کی کمرتوڑ دی جو سمجھ بیٹھے تھے، کہ آپ طشے آیم کی وفات کے بعد اسلام کمزور ہوجائے گا اور پھر قصہ پارینہ بن جائے گا۔علاوہ ازیں اس کی روائلی سے مسلمانوں کی شان وشوکت بلند ہوگئ (اور عالم کفر پران کی دھاک بیٹھ گئی)

## ٢ ـ مرتدين كے خلاف جنگيں:

مرتدین سے مراد وہ لوگ ہیں جو حضرت رسول کریم مظیماتی کی وفات کے بعد اسلام سے پھر گئے اور ان کی اکثریت مسیلمہ کذاب طلیحہ 'اسودعنسی اور سجاح بنت الحارث کے تابع ہوگئی اور ان کے خلاف بڑی خونریز جنگیں ہوئیں اور سب سے زیادہ خونریز جنگ مسیلمہ کذاب کے خلاف بیامہ کے باغ میں لڑی گئی اور اس میں مسلمانوں کو فتح مبین حاصل ہوئی۔

# سر مانعين زكوة كےخلاف لشكر شي:

مانعین زکو ۃ سے مراد وہ لوگ ہیں جنہوں نے زکو ۃ کوٹیکس سمجھ رکھا تھا ( اور

وہ سمجھتے تھے) یہ آپ ملطی آپائی وفات کے بعد ختم ہو گیا ہے۔ چنانچہ ان کے کسی شاعر نے کہا:

اَطُعْنَا رَسُولَ اللَّهِ مَا كَانَ وَسُطَنَا فَيَا لِعِبَادِ اللَّهِ مَا لِآهِي بَكُرِ أَيُورُثُهَا بَكُرًا إِذَا مَاتَ بَعُدَهُ

 $^{ ilde{\mathbb{Q}}}$  وَ تِلُكَ لَعَمُرُ اللَّهِ قَاصِمَةُ الظَّهُرِ

'' جب تک اللہ کا رسول ہمارے درمیان زندہ رہا ہم اس کی اطاعت کرتے رہے۔اے اللہ کے بندوابو بکر کااس معاملے میں کیاحق بنتا ہے؟'' '' کیا آپ طفی آپی وفات کے بعدوہ اس امارت کا وارث بنے گا۔اللہ کی قتم بیتو کمر توڑنے والا فیصلہ ہے۔''

چنانچامام بخاری و الشیجید نے حضرت ابو ہریرہ و النی سے روایت کیا ہے کہ:

'' جب حضرت رسول کریم طلط آخیا فوت ہوئے تو عرب کے بہت سے لوگ کا فر ہوگئے 'حضرت ابو بکر نے ان کے خلاف الشکرکشی کا عزم بالجزم کرلیا۔حضرت مرسول فاروق نے گزارش کی کہ آپ ان لوگوں سے کیسے لڑیں گے؟ جبکہ حضرت رسول مقبول طلط آخیا فرما گئے ہیں کہ: '' مجھے تکم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے اس وقت تک لڑوں جب تک وہ لا الہ الا اللہ © اور جس نے اس بات کا اقر ارکرلیا اس نے مجھے سے اپنی جان اور مال بچالیا مگر حق اسلام (اس پرنا فذہو سکے گا) اور اس کے باطن کا معاملہ اللہ کے سپر دہے۔''

خليفة الرسول خاليُّه، نے فر مايا:

''الله کی قتم! میں ہراس شخص سے ضرورلڑوں گا جونمازاورز کو ق کے درمیان

البدایة والنهایة ۲۱۷/۲ ، بیاشعار تھوڑے سے اختلاف کے ساتھ دیوان طیریہ میں موجود ہیں۔

<sup>2</sup> كەللەكے سواكوئى پرستش كےلائق نہيں۔

فرق کرے گا' کیونکہ زکو ق' مال کاحق ہے۔اللّٰہ کی قشم اگرانہوں نے (سال سے چھوٹی کھیری بچی ) دینے سے بھی انکار کیا جو وہ رسول اللّٰہ طلق آیم کو دیتے تھے تو میں اس پرضر ورلڑائی کروں گا۔ ©

### ۳ \_ فتوحات فارس:

حضرت ابو بکر صدیق خلائیۂ نے حضرت مثنی طبن حارثہ کی سپہ سالاری میں فارس کی طرف کشکر بھیجے اور پھران کے پیچھے حضرت خالد بن ولید رخلائیۂ کو بھیج دیا اور ان دونوں کے پیچھے قعقاع طبی بن عمر وتمیمی کو بھی روانہ فر مایا۔

### ۵\_فتوحات شام:

حضرت ابو بکر صدیق فی انتین نے حضرت خالد بن سعید بن العاص فی انتین کوشام کی طرف روانہ فر مایا تو ان کے مقابلے کے لیے بے شار رومی جمع ہو گئے ۔ چنانچہ انہوں نے حضرت ابو بکر فوانٹین سے امداد کی درخواست کی ۔ آ پ نے ولیڈ بن عتبہ اور عکر میڈ بن ابو جہل اور عمر وڈ بن العاص اور ابوعبیدہ بن جراح فرانٹین کو ان کی مدد کے لیے بھیج دیا۔ (اس کے بعد حضرت ابوعبیدہ تمام لشکر کے امیر بن گئے ۔ ) چنانچہ لشکر اسلام آ گے بڑھتا ہوا برموک تک بہنچ گیا۔ پھر آ پ نے ان کی طرف حضرت خالد اسلام آ گے بڑھتا ہوا برموک تک بہنچ گیا۔ پھر آ پ نے ان کی طرف حضرت خالد بن ولید کو بھیج دیا تو اللہ کی طرف سے ان کو فتح حاصل ہوئی ۔ ©

### ٢ قرآن كريم كوجمع كرنا:

حضرت زيد بن ثابت رشائيه، فرمات مين كه:

جنگ میامہ کے بعد حضرت ابو بکرصدیق خلیٹیئے نے مجھے پیغام بھیج کر طلب فر مایا اور اس وقت آپ کے پاس حضرت عمر خلیٹیئے بیٹھے ہوئے تھے۔

<sup>■</sup> صحیح بخاری کتاب الزکو'ة: ۱۳۹۹

۵ التاريخ الاسلامي ۸٥/۳

حضرت ا بوبكر خالله، نے فر ما يا كه:

میرے پاس حضرت عمر رفیانی آئے ہیں اور کہتے ہیں کہ: '' جنگ میامہ میں بہت سے لوگ شہید ہو گئے ہیں اور میں خوف کرتا ہوں کہ اگر اس طرح کی جنگوں میں قر"اء (قرآن کے عالم اور حافظ) شہید ہوتے رہے تو قرآن کا بہت سا حصہ ضائع ہوجائے گا، اللّا یہ کہتم اسے جمع کرلو'اور میں مناسب سمجھتا ہوں کہ آپ قرآن کو جمع (اکٹھا) کریں۔

'' تب میں (ابو بکر) نے حضرت عمر رفائٹیڈ کو جواب دیا کہ میں وہ کام کیسے کروں جو حضرت نبی کریم طفیع آئے نئیس کیا؟ تو حضرت عمر نے کہا کہ اللہ کی قسم اس میں بہتری ہے۔ چنا نچہ یہ مجھے مسلسل آ مادہ کرتے رہے' یہاں تک کہ اللہ نے اس کام کے لیے میرا سینہ کھول دیا ،اور میں نے بھی حضرت عمر کی طرح اس کام کو پایہ شکیل تک پہنچانا ضروری سمجھا ہے۔

(حضرت زید بن ثابت) کہتے ہیں کہ: 'اس موقعہ پر حضرت عمرٌ ان کے پاس خاموش ہیں ہے۔ '' اس موقعہ پر حضرت عمرٌ ان کے پاس خاموش ہیں ہے۔ 'تو عقلمند نو جوان ہے' ہم تجھ پر کسی طرح کی بد گمانی نہیں کرتے اور تو حضرت نبی کریم طفی آیا پر نازل ہونے والی وی لکھتار ہتا تھا' لہذا تو قرآن کو تلاش کراورا ہے جمع کردے' اللہ کی قتم اگر خلیفہ رسول مجھا یک پہاڑ کو دوسری جگہ نتقل کرنے کا حکم دیتا تو وہ کام مجھ پراتنا گراں اوروزنی نہوتا جتنا قرآن کو جمع کرنے کا حکم بھاری اوروزنی تھا۔''

میں نے کہا:

''آپ وہ کام کس طرح کریں گے جسے حضرت نبی کریم طنتے آئے آئے ہیں کیا؟ حضرت ابو بکر والٹیئو نے جواب دیا کہ:'' اللہ کی قشم! اس میں خیر اور بھلائی ہے۔ چنا نچے میں آپ سے مسلسل معذرت کرتا رہا' حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت عمرٌ اورابوبکر گی طرح اس کام کے لیے میر اسینہ بھی کھول دیا۔ چنانچہ میں نے اس ذمہ داری کو قبول کرلیا اور قرآن کو تلاش کرنا شروع کردیا۔ چنانچہ میں نے پرزوں کندھے کی ہڈیوں کھجور کے پھوں (پر لکھا ہوا) اور آدمیوں کے سینوں (یاداشت) سے قرآن کو جمع کیا۔ حتیٰ کہ مجھے ایک سورة کی دو آیتیں حضرت خزیمہ انصاری کے علاوہ کسی سے دستیاب نہ ہوسکیں وہ یہ ہیں۔ ﴿لَقَدُ جَاءَ کُمُ دَسُولٌ مِنَ اَنْفُسِکُمُ عَزِیْزٌ عَلَیْهِ مَا عَنِتُمُ حَرِیْصٌ عَلَیْکُمُ ﴾ اللح ®



● بخاری کتاب التفسیر باب لقد جاء کم رسول من انفسکم حدیث: ۲۷۹

# خلافت امير المونين سيدنا عمر بن خطاب ضائلين

#### ساھ تا سامھ

حضرت ابو بکرصدیق خلافت دوسال تین مہینے جاری رہی' اس کے بعد آ پ خلافت و فات پا گئے اور اپنے بعد حضرت عمر کوخلیفہ مقرر کر گئے۔

حضرت ابو بکر ؓ نے دیکھا کہ حضرت عمرؓ اس منصب کے لیے تمام لوگوں سے زیادہ موزوں میں اس لیے آپ رہائی ؓ نے اپنے بعدان کو بالنص خلیفہ نا مزد کر دیا ' چنانچہ حضرت عمر زائی منصب خلافت پر فائز ہو گئے ۔ دَضِیَ اللّٰهُ عَنهُ وَادُضَاہ ؓ ۔ حضرت رسول مقبول طلقے ہی اور حضرت ابو بکرؓ صدیق کی حیات مبار کہ کے بعد آپ کا دس (۱۰) سالہ دورخلافت مثالی اور سنہری دورتھا۔

حضرت عمر رفیانی شام کی خون آشام جنگ کے ابتدائی مرحلے میں منصب خلافت پر فائز ہوئے 'کیونکہ اس وقت مسلمان برموک میں روم کی ٹڈی کہ دل افواج سے برسر پیکار تھے' اس معر کے میں مسلمانوں کو فیصلہ کن فتح نصیب ہوئی اور دشق' حمص' قنسر بن اور اجنادین فتح ہوگئے ۔ بعدازاں فتح بیت المقدس جیسی فتح مبین بھی حاصل ہوگئی اور مسلمان آزاد نہ طور پر روم کی سرز مین پر گھو منے پھرنے گئے۔

اس کے بعد آپ نے عمر و بن العاص کومصر کی مہم پر بھیج کراسے فتح کرلیا اور سعد بن ابی و قاص کومشرق میں ابران کے محاذ پر بھیج دیا۔ جہاں ان کے گھوڑ وں نے ان کی سرز مین پا مال کر دی اور انہیں بڑے خسارے میں مبتلا کر دیا۔ پھر سعد بن ابی و قاص کی قیادت میں معرکہ قادسیہ برپا ہوا اور بیمعرکہ فیصلہ کن معرکوں میں سے تھا۔

<sup>🛭</sup> اللّٰد تعالیٰ ان سے راضی ہو گیا اورانہیں بھی راضی کر دیا۔

اس کے بعد خراسان بھی فتح ہو گیا۔ المختصر حضرت عمر ؓ بن خطاب کا دور خلافت ' فتوحات کا انتہائی شاندار دور تھا۔

امیر المونین سیدنا عمرٌ فاروق اپنے گورنروں پرکڑی نگاہ رکھتے تھے۔ چنانچہ آپان کے متعلق لوگوں سے سوال کرتے اوران کی خبروں سے مطلع رہتے۔
حضرت محمد بن مسلمہ فالٹیئ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی جانب سے گورنروں کی سی آئی ڈی پر ما مور تھے۔ حضرت عمر فالٹیئ خود بھی رات کو گشت کرتے اور مدینہ منورہ کے امن وامان کی انتہائی نگہداشت کرتے تھے۔ آپ نے امور خلافت میں مشورہ لینے کے لیے کبار صحابہ پر پابندی لگا رکھی تھی کہ وہ مدینہ ہی میں موجود رہیں (اور بغیرا جازت یا ہر نہ جائیں۔)

©

اور آپ نے اس قدرعدل وانصاف سے حکومت کی کہ کسریٰ ایران کے سفیر نے آپ کومدینہ کے باہر کسی درخت کے نیچے سویا دیکھ کر کہا کہ:

''چونکہ تم عدل سے فیصلے کرتے ہو،اس لیےامن واطمینان سے سور ہے ہو'' حضرت حذیفہ بن بمان رضائین فرماتے ہیں کہ ہم لوگ حضرت عمر کے پاس بیٹھے تھے کہ آپ نے فرمایا:

'' تم میں سے کون شخض' سمندر کی موجوں کی طرح موجزن فتنے کے متعلق حضرت نبی کریم ملتے آئے کی کوئی حدیث یا در کھتا ہے؟

حضرت حذیفہ یف فرمایا: '' امیر المومنین آپ کواس سے پچھ نقصان نہیں' کیونکہ آپ کے اور اس کے درمیان ایک بند کیا ہوا درواز ہے۔

حضرت عمر خالٹیئئ نے فر مایا:'' وہ درواز ہ تو ڑ دیا جائے گایا کھول دیا جائے گا؟ حضرت حذیفیڈ نے جواب دیا:''نہیں' بلکہ تو ڑ دیا جائے گا۔

• التاريخ الاسلامي ٢١/٣

حضرت عمرٌ نے فرمایا: '' پھرتو بھی بندنہ ہوگا۔''
حضرت حذیفہؓ نے کہا: '' ہاں بھی بندنہ ہوگا۔''
حذیفہؓ سے پوچھا گیا کہ کیا حضرت عمر درواز ہے کو جانتے تھے؟۔ '' فرمایا: '' ہاں۔ میں نے انہیں ایسی حدیث بیان کی ہے جوغلط نہیں ہے۔ حذیفہؓ سے پوچھا گیا کہ وہ دروازہ کونسا ہے؟ فرمایا: ''عمر بن خطاب۔''

اس حدیث کو بخاری مسلم نے اپنی اپنی صحیح میں روایت کیا ہے۔ © چنانچیہ حضرت عمر رفالٹیو' دروازہ تھے اور اس کا ٹوٹنا' آپ کا قتل ہونا تھا۔ آپ کوملعون ابولؤ کؤ مجوسی نے قتل کیا تھا۔ اللہ اس کورسوا کرے اور اس پرلعنت برسائے۔

### آپ كاسلسلەنسب:

عمر بن خطاب بن فیل بن عبدالعزیٰ بن ریاح بن عبدالله بن قرط بن رزاح بن عدی بن کعب بن لوی بن غالب بن فهراوراسی فهر کوقریش کها جاتا ہے۔ ©

### آپکااسلام:

حضرت عبدالله بن مسعود و الله في فرماتے میں که:'' جب سے حضرت عمر و الله فی اسلام قبول کیا تب سے ہم عزت و آبروسے زندگی بسر کرنے لگے۔'' ® حضرت رسول الله علیہ کے ساتھ آپ کی رفاقت:

حضرت عبدالله بن عباس ظائنها فرماتے ہیں کہ:

• صحیح بخاری کتاب الفتن ': ۲۹۱ ، مسلم کتاب الایمان: ۲۳۱

2 معرفة الصحابه ابو نعيم: ١٩٠/١

۵ صحیح بخاری کتاب فضائل الصحابه باب مناقب عمر: ۳٦٨٤\*

'' جب حضرت عمر و خلفین کو (عنسل دینے کے بعد ) چار پائی پر رکھا گیا تو لوگوں نے آپ کے اردگر دکھیراڈ ال لیا اور چار پائی اٹھانے سے پہلے ہی ان کے لیے دعا مانگنے گے اور میں بھی ان میں شامل تھا کہ اچا تک کسی آ دمی نے پیچھے سے میرے کندھے پر ہاتھ رکھ کر مجھے چو زکا دیا۔ میں نے دیکھا تو وہ حضرت علی بن ابی طالب رٹائین تھے انہوں نے حضرت عمر کے لیے رحمت کی دعا کی اور فر مایا:

''آپ نے اپنے پیچھے کسی ایسے آ دمی کونہ چھوڑا کہ میں اس کے عمل کو آپ کے عمل کو آپ کے عمل سے بہتر اور محبوب سمجھ کر اس جیسے عمل کر کے اللہ کی ملاقات کروں (یعنی میں آپ کے اعمال کو اپنے لیے آئیڈیل سمجھتا ہوں) ۔ اللہ کی قشم میں یقین رکھتا ہوں کہ اللہ آپ کو آپ کے دونوں ساتھوں کے ساتھ رکھے گا، میں اکثر حضرت رسول مقبول ملے تا کہ عیں اور ابو بکر اور عمر گئے ۔ میں اور ابو بکر اور عمر گئے۔ میں اور ابو بکر اور عمر گئے ۔ میں اور ابو بکر اور عمر نکلے .....۔ ش

# آپ کے فضائل ومنا قب

- ۔ حضرت ابو ہریرہ وٹائٹی فرماتے ہیں کہ اللہ کے پیارے رسول ملتے آئے نے فرمایا: ''تم سے پہلی امتوں میں کچھالوگ محد ث تھا گرمیری امت میں کوئی محدث ہے تو وہ عمر ٹین خطاب ہے۔ (محدث سے مرادوہ شخص جسے اللہ تعالیٰ نیکی کا الہام کرے) ©
- 2۔ حضرت ابو ہریرہ وٹوائٹیئہ فرماتے ہیں کہ ہم آنحضور طفی میں کہ پاس بیٹھے ہوئے تھے۔ کہ آپ طفی میں نے فرمایا:

میں نے خواب میں جنت کے اندرا یک عورت کوایک محل کے کونے میں وضو کرتے دیکھا تو میں نے یو حیھا:'' بیمل کس کا ہے؟''

<sup>🛭</sup> بخاری مناقب عمر:۳٦٧٤

<sup>◙</sup> بخارى فضائل صحابه مناقب عمر: ٣٦٨٩ـ صحيح مسلم فضائل صحابه: ٢٣٠

انہوں نے بتایا:''عمر بن خطاب کا۔'' تومیں اس کی (عمر فاروق'')غیرت کو یا دکر کے واپس مڑآیا۔

یہ ین کر حضرت عمرٌ رو پڑے 'اور کہا:''اے اللہ کے بیارے رسول! کیا یہ ہوسکتا ہے کہ میں آپ پر غیرت کروں؟'' ®

- 3- حضرت انس بن ما لک رفائنی فرماتے ہیں: '' که حضرت نبی اکرم مطنع آیا احد پہاڑ پر چڑھے اور آپ کے ساتھ ابو بکر' عمر' عثمان رفخان شخائد ہم بھی تھے تو وہ (خوشی سے) حرکت کرنے لگا۔ آپ طفائل آپ طاق اور کی مٹھوکر مار کر فرمایا: '' اُحد مٹھر جا! تیرے او پرایک نبی اور ایک صدیق اور دوشہید ہیں۔ ©
- 4۔ حضرت سعد بن ابی و قاص خالٹیۂ فر ماتے ہیں کہ:'' اللہ کے رسول ملتے آئے نے حضرت عمر سے فر مایا:

ابن خطاب! الله کی قتم! جس کے قبضہ میں میری جان ہے، بھی راہ چلتے تیرا شیطان سے ٹا کرا ہو جائے تو وہ تیرے والی گلی چھوڑ دیتا ہے۔'' ®

# امیرالمومنین حضرت عمرٌ فاروق کے شاندار کارنامے

## ا فتح بيت المقدس:

امام احمد بن حنبل واللي يروايت كرتے ہيں كه:

سید ناعمر فاروق و النیم جب بیت المقدس میں داخل ہوئے تو انہوں نے کعب احبار سے کہا کہ میں وہاں نماز پڑھوں گا جہاں اللہ کے پیارے رسول ملتے وہ نے نماز پڑھی۔ چنانچہ آپ قبلہ کی طرف بڑھے پھرنماز پڑھی۔ بعدازاں آپ نے چا در

<sup>•</sup> بخارى: ٣٦٨٠ مسلم فضائل الصحابه: ٢١

عمر: ۳٦٨٦

۱۲: بخارى مناقب عمر: ٣٦٨٣ مسلم فضائل الصحابه: ٢٢

بچھا کرمسجد کی صفائی کی اور تنکے وغیرہ اپنی جادر میں ڈال دیئے اورلوگوں نے بھی صفائی میں حصہ لیا۔ ®اوریہ ہجرت کے پندرھویں سال کا واقعہ ہے۔

# ٢ ـ جزيرة العرب سے يہود كى جلاوطنى:

حضرت عبدالله بن عمر فاللهافر ماتے ہیں کہ:

'' حضرت عمر رفائیڈ نے یہود ونصاریٰ کوارض حجاز سے جلا وطن کر دیا تھا۔ کیونکہ جب حضرت رسول اللہ طلقے آئے نے جیبر فتح کیا تو یہود کو جلا وطن کرنے کا ارادہ کرلیا تھا اور اس وقت خیبر کی زمین اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول اور تمام مومنین کے قبضے میں چلی گئی تھی ۔ اس لیے آپ نے یہود یوں کو جلا وطن کرنے کا پروگرام بنایا تو یہود یوں نے حضرت رسول مقبول مطلق آئے ہے درخواست کی کہ انہیں اس زمین پر کام کے لیے برقر اررکھا جائے اور نصف پیدا وار لے لی جائے ، تو آپ نے فر مایا:

اچھا ہم اس وقت تک تہہیں اس زمین پر برقرار رکھتے ہیں جب تک ہم چپا ہیں، چنانچہ وہ وہاں کھیرے رہے گئی کہ حضرت عمر نے انہیں تیاءاورار یحا کی طرف جلاوطن کر دیا۔ ©

## سامسجد نبوی کی تغمیر نو:

حضرت ابوسعید رہائیۂ فرماتے ہیں کہ مسجد نبوی کی حصِت تھجور کے بیوں سے بنی ہوئی تھی۔ چنانچ جضرت عمر رہائیۂ نے حکم دیا کہ مسجد (از سرنو) تقمیر کی جائے اور (معمار) کو ہدایت کی کہ لوگوں کو بارش سے بچا ®اور سرخ یازرد (پینٹ یا بیل

<sup>■</sup> مسند احمد ١/٣٨

٢٣٣٨: حصحيح بخاري، كتاب الحرث والمزارعة

یعنی فقط اتنی تعمیر پراکتفا کرنا جولوگول کوگرمی اور سردی سے بچاسکے۔اور اکن کامعنی ہے تو چھپاد کیھئے نہایة فی غریب الحدیث ۱/۲ ۲ اس روایت کوامام بخاری میل شیایی نے کتاب الصلو ق میں جزم کے ساتھ تعلیقاً روایت کیا ہے

بوٹے ) نہ لگا ناور نہ تو لوگوں کوفتنہ میں مبتلا کردے گا۔' <sup>©</sup>

### ٣ ـ الجرى سن كا آغاز:

ابوالفضل احمد بن علی بن حجر فر ماتے ہی کہ:'' ابونعیم فضل بن دکین اپنی تاریخ میں امام عامر شعبی کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ حضرت ابوموسیٰ اشعری نے حضرت عمر کی طرف لکھا کہ ہمارے پاس آپ کے خطوط آتے ہیں اور ان پر تاریخ درج نہیں ہوتی۔

چنانچ حضرت عمر وَلَا اللهُ نَهِ لَو لُول کو جمع کیا 'تو بعض نے کہا:'' بعثت نبوی کے اعتبار سے تاریخ ککھو۔ اعتبار سے تاریخ ککھو۔ آپ نے فر مایا: ہجرت نے حق اور باطل کے درمیان فرق کیا تھا، لہذا اسی کے اعتبار سے تاریخ ڈالا کرواور بیمشاورت کا ھاکو ہوئی تھی۔ ©

بخارى كتاب الصلاة باب بنيان المسجد (تعليقا)

افسوس صدافسوس کہ نام نہاد مسلمان آج کل اپنی مساجد میں وہی کچھ کررہے ہیں جس سے حضرت عمر ڈواٹٹیڈ نے روکا تھا اور اللہ تعالیٰ کے مال کو بیل بوٹوں اور رنگ وروغن اور نرم و نازک غالیچوں پرخرچ کر کے شیطان کوخوش کررہے ہیں جبکہ رحمٰن کی خوشنودی کی خاطران میں درس و تدریس اور تعلیم تعلم پر پیسے صرف کرتے وقت صد درجہ بخل کا مظاہرہ کرتے ہیں۔

2 فتح الباري ١٥/٧

# خلافت امير المونين سيدناعثان بن عفان رضينه

#### שרם בי שרד

### آپ کانام ونسب:

آپ کا نام عثمان بن عفان تھااور آپ ابوالعاص بن امیہ بن عبد شمس بن عبد مناف کی پشت سے تھے۔عبد مناف سے آپ کا نسب حضرت نبی کریم طلطے علیہ سے آپ کا نسب حضرت نبی کریم طلطے علیہ سے اسلے مناف ہے۔

آپ کی ماں کا نام اُرویٰ بنت کریز بن رہیعہ تھا اور آپ کی نانی، حضرت رسول کریم طفی آپ کی تاقی ہوچھی،ام حکیم بنت عبدالمطلب تھیں۔ ®

چونکہ حضرت نبی کریم ملط کی دو بیٹیاں حضرت رقیہ اورام کلثوم کے بعد دیگرے آپ کے نکاح میں آئیں۔اس لیے آپ کو ذوالنورین کالقب دیا گیا۔ © آپ کی کنیت ابوعبد اللہ اور ابوعمر تھی۔ آپ نوالٹیئ المسابقون الاولون میں سے ہیں۔ آپ نے حضرت ابو بکرصدیق زبالٹیئ کے ہاتھ پر اسلام قبول کیا۔ © اور آپ نے بہلے حبشہ کی طرف ہجرت کی پھر (ہمیشہ کے لیے) مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کر گئے۔

### شورای کاواقعه:

جب المیر المومنین حضرت عمر بن خطاب والنید ( خنجر سے ) زخمی کر دیئے گئے تو انہوں نے خلافت کا معاملہ چھ(۲) کبار صحابہ کرام و گنائید ہم پر چھوڑ دیا اور وہ یہ ہیں :

- 1 معرفة الصحابه: ١/٥٣٦
- € معرفة الصحابه: ٢٤٥/٢
  - **3** الاصابة: ٢/٥٥٤

(۱) عثمان بن عفان، (۲) علی بن ابی طالب، (۳) طلحہ بن عبید الله، (۳) زبیر بن عوام، (۵) عبدالرحمٰن بن عوف، (۲) سعد بن ابی وقاص ( وَثَّیَالَیْم) امام بخاری وَلِسِّی نے شور کی کے واقعہ کو اپنی صحیح میں روایت کیا ہے تا کہ ہم سب مسلمان اس حقیقت ہے آگاہ رہیں کہ اسلام کی تاریخ ضا کع نہیں ہوگ ۔ بیامام بخاری ہیں جنہوں نے ہمارے لیے دوعظیم واقعات کوروایت کیا ہے۔ جب ہم کہتے ہیں کہ تمیں واقعات کو پر کھنا جا ہیے تو الحمد للہ ہم پر کھ سکتے ہیں اور اس طرح کے واقعات کے متعلق صحیح روایات کا کھوج لگا سکتے ہیں۔

چنانچہ امام بخاری وطنی نے شہادت عمر وٹائنی کا طویل قصہ روایت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ حضرت عمر سے کہا گیا کہ:'' اے امیر المومنین! آپ وصیت کرجائیں (یعنی کسی کوخلیفہ نامز دکر دیں۔)

آپ نے فرمایا:'' میں اس منصب کے لیے اس گروہ سے زیادہ کسی اور کو حقد ارنہیں سمجھتا، جس سے حضرت رسول کریم طشے آتا ہے آتا خری دم تک راضی رہے۔'' اور آپ نے حضرت علی، حضرت عثمان، حضرت زبیر، حضرت طلحہ، حضرت سعد اور حضرت عبد الرحمٰن بن عوف ( مُثَنَّ اللہ م) کا نام لیا۔

اور فرمایا: ''عبدالله بن عمرتمهارے پاس موجودرہے گالیکن اس منصب میں اس کا ذرہ برابر بھی حصہ نہ ہوگا۔ اگر حضرت سعد کوخلا فت مل جائے تو وہ اس کا اہل ہے ور نہتم میں سے جوکوئی امیر بنے وہ اس سے تعاون حاصل کرے ، کیونکہ میں نے اسے کسی خیانت اور کمزوری کی بنایر معزول نہیں کیا تھا۔

چنانچہ اس موقعہ پر صحابہ کرام و گئاتیہ جمع ہوئے تو حضرت عبد الرحمٰن بن عوف و نظائی نے فر مایا:'' ہمیں چاہئے کہ ہم میں تین آ دمیوں کے حق میں اس منصب کی امید واری سے دستبر دار ہوجا ئیں۔

حضرت زبیر رخالٹیئے نے فر مایا: کہ میں حضرت علی خالٹیئے کے حق میں دستبر دار ہوتا ہوں ۔ <sup>©</sup>

حضرت طلحه خلائيدُ نے فر مایا: '' میں حضرت عثمانؓ کے حق میں دستبر دار ہوتا ہوں۔'' حضرت سعد خلائیدُ نے فر مایا: '' میں حضرت عبد الرحمٰن بن عوف کے حق میں دستبر دار ہوتا ہوں۔

چنانچہ نینوں صحابہ کرام لیعنی حضرت طلحہ، زبیر، سعد بن ابی وقاص مُنَّ اللہ ہو متبر دار ہوگئے۔ اور تین صحابہ کرام خلافت کے لیے موزوں قرار دیئے گئے ، حضرت علی بن ابوطالبؓ، حضرت عثمان بن عفانؓ اور حضرت عبد الرحمٰن بن عوف ؓ۔

حضرت عبدالرحمٰن ؓ نے فر مایا: '' تم میں سے کون اس منصب کی امیدواری سے دستبردار ہوتا ہے، تا کہ ہم اس کا فیصلہ اس پر چھوڑ دیں اور اسے اللہ اور اسلام کے حوالے سے کہیں کہ وہ (باقی دونوں میں سے )افضل کو مدنظر رکھ کر فیصلہ کرے، تو شیخین (عثمان علی ) خاموش ہو گئے۔

تب حضرت عبدالرحمٰن بن عوف ؓ نے فر مایا: کیاتم اس فیصلے کو مجھ پر چھوڑتے ہو؟ اوراللّٰد گواہ ہے کہ میں تم میں سے افضل شخصیت کونظرا نداز نہ کروں گا۔ تو دونوں نے فر مایا: ہاں۔ (راوی) کہتے ہیں:

تب آپ نے ایک کا ہاتھ پکڑ کر فر مایا: آپ خوب جانتے ہیں کہ آپ کی حضرت رسول کریم طلط اللہ سے قرابت ہے اور آپ کو اسلام میں سبقت حاصل ہے۔اگر میں آپ کوامیر بناؤں تو انصاف کریں گے اور اگر عثمان کو بناؤں تو ان کی اطاعت وفر مانبر داری کریں گے؟

۔ پیروایت اصل حقیقت سے بردہ اٹھارہی ہے کہ حضرت زبیر، حضرت علی سے بغض رکھنے والوں میں سے نہ تھے اور ایسائس طرح ہوسکتا تھا کہ وہ آپ کی پھوپھی صفیہ کے بیٹے تھے نیز آپ شور کی خلافت کے دوران ان کی خلافت کے حق سے دستبر دار ہوئے۔ پھر آپ حضرت عثمان کی طرف متوجہ ہوئے اور ان سے بھی یہی عہد لیا۔ (کہا گرمیں علی ڈٹاٹئۂ کوخلیفہ بناؤں تو تم ان کی اطاعت اور فرما نبر داری کروگے؟) جب آپ نے پختہ عہد لے لیا تو فرمایا:

اے عثمان رضائیٰ اپنا ہاتھ اٹھائے چنانچہ، آپ نے ان کی بیعت کرلی اور حضرت علی رفائیٰ نے بھی آپ کی بیعت کرلی پھر حویلی میں موجو دسر برآ وردہ حضرات اس مجلس میں داخل ہو گئے اور آپ کی بیعت کرنے لگے۔ ®

حضرت عثمان کی بیعت کے متعلق ، بیروایت صحیح بخاری کی ہے۔علاوہ ازیں صحیح میں اور بھی تفصیلات ہیں کہ حضرت عبد الرحمٰن بن عوف ٹین دن تک بیٹھ کرمہاجرین اور انصار سے پوچھتے رہے۔ یہاں تک کدآپ نے فرمایا:

'' میں نے مہاجرین اور انصار کا کوئی ایسا گھرنہ چھوڑا، جس سے میں نے پوچھ نہ لیا ہو۔ چنانچہ میں نے انداز ہ کر لیا کہ بیلوگ عثمان کے برابرکسی کونہیں سمجھتے۔''

لیمنی بیعت کا بیمام پختہ عہد کے فوراً بعد نہ ہوا تھا بلکہ آپ اس کے بعد تین دن تک مشاورت کے لیے بیٹھے رہے۔ اس کے بعد حضرت عثمان کومنتخب فر مایا۔ © افسوس ناک المیہ بیہ ہے کہ صحابہ کرام کی سیرت کے متعلق تاریخ کی جدید کتابیں، امام بخاری مرائی ہے کہ اس روایت کونظر انداز کر کے تاریخ طبری کی اس روایت کونظر انداز کر کے تاریخ طبری کی اس روایت کونیش کر رہی ہیں جسے ابوخف جیسے کذاب راوی نے بیان کیا ہے۔ اس روایت کی اصل عبارت (کا ترجمہ) ہیہ ہے۔

''جب حضرت عمر بن خطاب خنجر کے زخم سے نڈ ھال ہو گئے تو ان سے کہا گیا کہ آپ کسی کوخلیفہ مقرر کر دیتے (تو اچھا ہوتا)

آپ نے فرمایا:'' میں کس کوخلیفہ نامز د کروں؟ اگر ابوعبیدہ بن جراح زندہ

<sup>●</sup> صحيح بخارى = كتاب فضائل الصحابة ـ باب قصة البيعة : ٣٧٠٠

<sup>◘</sup> صحيح بخارى = كتاب الاحكام: باب كيف يبايع الامام الناس : ٢٠٧٧

ہوتا تو میں اسے خلیفہ نامزد کردیتا، اگر میرا رب مجھے پوچھتا تو میں کہتا کہ میں نے تیرے نبی طفی میں سے سناتھا کہوہ اس امت کا دیانت دارانسان ہے۔

اورا گرسالم مولی ابوحذیفه ازنده ہوتا تو میں اسے خلیفه مقرر کردیتا، اگر میرا رب مجھ سے پوچھتا تو میں کہتا کہ میں نے تیرے نبی سے سنا ہے کہ سالم ،اللہ کی خاطر شدید محبت کرنے والا ہے۔

ایک آدمی نے آپ والٹو سے کہا، میں آپ کوعبداللہ بن عمر فالٹہا کے متعلق کہتا ہوں۔

آپ نے فرمایا: ''اللہ تجھے غارت کرے ، اللہ کی قتم ، میرا تو اس کے متعلق اس قتم کا ارادہ بھی نہیں۔ تجھ پرافسوس ، میں اس شخص کو کیسے نا مزد کروں ، جوا پی ہیوی کو طلاق دینے سے بھی عاجز ہے۔ ہمیں تمہارے امور کے متعلق کوئی سرو کا رنہیں۔ میں اس (منصب خلافت) کو اتنا اچھا نہیں شبھتا کہ اپنے گھر والوں کے لیے اس کی چاہت رکھوں۔ اگریہ فیر ہے تو ہم نے اس سے حصہ لے لیا اورا گرشر ہے تو عمر کا مقدر بی ۔ آل عمر کے لیے اتنا ہی کا فی ہے کہ ان میں سے ایک آدمی کا محاسبہ ہواور وہ بی ۔ آل عمر کے لیے اتنا ہی کا فی ہے کہ ان میں سے ایک آدمی کا محاسبہ ہواور وہ نبیا نے کہ دو جہد کی ہے اور اپنے گھر انے کو اس سے محروم کر چلا ہوں۔ اور میں اس بات پر غور کر رہا ہوں کہ اگر میں برابر برابر چھوٹ جاؤں ، نہ جھے اجر ملے اور نہ بہتر انسان نے بھی خلیفہ نا مزد کہا تھا اور اگر میں ایسانہ کروں تو جھے سے افضل (ترین) ہستی نے بھی کسی کو نا مزد نہیں کیا تھا اور اگر میں ایسانہ کروں تو جھے سے افضل (ترین) ہستی نے بھی کسی کو نا مزد نہیں کیا تھا اور اگر میں ایسانہ کروں تو جھے سے افضل (ترین) ہستی نے بھی کسی کو نا مزد نہیں کیا تھا اور اللہ تو الی اسے ذرین کو ضائع نہیں کر رہا ہوں کہ المومنین اگر ہستی نے بھی کسی کو نا مزد نہیں کیا تھا اور اللہ تو الی اسے ذرین کو ضائع نہیں کر میں ایسانہ کروں تو جھے سے افضل (ترین) ہستی نے بھی کسی کو نا مزد نہیں کیا تھا اور اللہ تو الی اسے ذرین کو ضائع نہیں کر الیں تو (اچھا ہے)

آپ نے فرمایا: میں نے تہمیں جواب دینے کے بعد پروگرام بنایا تھا کہ میں

غور کر کے اس آ دمی کو نا مز دکر دوں جو تہہیں حق پر چلانے کے لیے موز وں ترین شخص ہوا درآ یہ نے حضرت علی خلافی کی طرف اشارہ کیا۔

اور جھ پرغثی کا دورہ پڑا، تو میں نے ایک آ دمی کود یکھا جواپنے کاشت کیے ہوئے بیاغ میں داخل ہوکر ہر طرح کے تروتازہ اور پکے ہوئے پھل توڑرہا ہے اور انہیں اکٹھا کر کے اپنے نیچر کھر ہا ہے، تو میں نے سمجھ لیا کہ اللہ اپنے فیصلہ پرغالب ہے اور وہ عمر کوفوت کرنے والا ہے اس لیے میں نہیں چا ہتا کہ میں زندگی اور موت کے بعد کسی طرح کا بوجھا ٹھاؤں۔

یہ جماعت (تم میں موجود ہے) جس کے متعلق حضرت نبی کریم طفی اور عقال ارشاد فرما گئے ہیں کہ بیا اہل جنت سے ہیں، ان میں سعید بن زید بن عمر و بن فیل بھی ہے۔ لیکن میں اسے شامل نہیں کرتا ۔ باقی چھ ساتھی ہیں ۔ ان میں علی اور عثان (عبد مناف کے بیٹے) ہیں اور رسول کریم طفی آئے کے ماموں حضرت عبد الرحمٰن بن عوف اور سعد بن ابی وقاص اور آپ کے حواری آپ کی پھوپھی کے بیٹے زبیر بن عوف اور حضرت طلحہ الخیر بن عبید اللہ ہیں، ان کوچا ہے کہ اپنے میں ایک آ دمی کو پہند کرلیں اور جب وہ کسی کو امیر منتخب کرلیں تو تم اچھی طرح اس کا ہاتھ بٹا وَاوراس کی معاونت کرو۔ اور تم میں سے جس کسی کے پاس امانت رکھی دی جائے تو اسے جائے کہ امانت رکھی دی جائے تو اسے جائے کہ امانت رکھی دی جائے تو اسے جائے کہ امانت یوری کی یوری واپس کرے۔

چنانچہ وہ نکل گئے تو حضرت عباسؓ نے حضرت علیؓ سے کہا:'' تو ان کے ساتھ داخل نہ ہو۔'' آ پ نے فر مایا:'' میں اختلاف سے ڈرتا ہوں۔'' تو حضرت عباسؓ نے کہا:'' پھراس کا ایسانتیجہ دیکھیں گے جوآ پ کونا پیند ہوگا۔''

جب صبح ہوئی تو حضرت عمر نے ،حضرت علی ، حضرت عثمان ، حضرت سعد، حضرت عبد الرحمٰن بنعوف اور حضرت زبیر بنعوام رشیٰ الکتیم کو بلایا اور کہا کہ:'' میں غور

کرنے کے بعداس نتیج پر پہنچا ہوں کہ تم ،لوگوں کے سربرآ وردہ اور سردار ہواور سے منصب امارت تم میں ہی رہنا مناسب ہے۔ کیونکہ جب حضرت رسول کریم طفاہ آئے فوت ہوئے تھے تو وہ تم سے راضی تھے اورا گرتم راہ راست پر قائم رہے، تو مجھے تمہارے متعلق لوگوں کی مخالفت کا اندیشہ نہیں لیکن مجھے خطرہ اس بات کا ہے اگرتم آپس میں ایک دوسرے کے خالف ہو گئے تو لوگ بھی مخالف ہو جا کیں گے۔ تم حضرت عاکشہ سے اجازت لے کران کے گھر بیٹھ جاؤ، اور با ہمی مشورے سے ایک آ دمی کونتن کرو۔

پھرآپ نے فرمایا:'' حضرت عائشہ کے ججرہ میں داخل نہ ہونالیکن قریب بیٹھ جانا۔اس کے بعد آپ ڈٹھٹئ نے اپنا سر (بستر پر) رکھ لیا کیونکہ زخموں سے خون بہنے کی وجہ سے آپ کمزور ہو چکے تھے۔

چنانچہوہ داخل ہو گئے اور باہم سرگوشیاں کرنے لگے پھران کی آ وازیں بلند ہونے لگیں تو حضرت عبدالرحمٰن بنعمر خالیٰ نے کہا:

''سجان اللہ ابھی امیر المومنین فوت نہیں ہوئے، چنا نچہ اس نے آپ کو آواز سنائی تو وہ بیدار ہو گئے اور فر ما یا اس مجلس کو برخاست کرو، جب میں فوت ہوجاؤں تو تین دن مشورہ کرنا اور اس عرصہ میں حضرت صہیب لوگوں کو نماز پڑھائیں اور چوتھ دن کے سورج طلوع ہونے سے پہلے تم میں سے کوئی آدمی تم پر امیر ہونا چاہیے۔اور عبد اللہ بن عمر شمیر کی حثیت سے شریک ہوں گے اور امارت میں ان کا کوئی حصہ نہیں ہوگا اور حضرت طلحہ زبائی اس معاملے میں تمہارے ساتھ شریک ہوں گے۔اگر وہ تین دن کے اندر آجائیں تو اسے مشاورت میں شریک کرلینا اور اگر اس کے آئے سے پہلے تین دن پورے ہوجائیں تو اپنا کام مکمل کرلینا۔اور مجھے طلحہ کے متعلق کون ضانت دےگا؟

حضرت سعد بن ابی وقاص خالتین نے فرمایا: میں آپ کواس کی ضانت دیتا

ہوں ان شاء اللہ وہ مخالفت نہیں کریں گے۔حضرت عمر نے فر مایا: مجھے بھی امید ہے کہ وہ مخالفت نہیں کریں گے'' ان شاء اللہ'' اور میرے خیال میں ان دونوں میں سے کوئی ایک خلیفہ بنے گا۔حضرت علیؓ یا حضرت عثمانؓ۔

اگر حضرت عثان خلیفہ بنے وہ نرم خوانسان ہیں۔ اگر حضرت علی بنے توان میں خوش طبعی ہے اوران کو حق پر چلانے کے لیے موزوں ہے۔ اگرتم سعد کوخلیفہ بنالووہ اس کا اہل ہے ورنہ نیا خلیفہ ان سے تعاون حاصل کرے۔ کیونکہ میں نے اسے خیانت اور کمزوری کی وجہ سے معزول نہیں کیا تھا، اور عبد الرحمٰن بن عوف کس قدر دانشمنداور صابب الرائے ہے! اس پراللہ کی طرف سے نگہبان ہے لہٰذااس کی سنتے رہنا۔

اور حضرت ابوطلحہ انصاری سے کہا: اے ابوطلحہ اللہ نے عرصہ تک تمہارے فرریع اسلام کوعزت بخشی تو انصار کے بچاس آ دمی منتخب کرلے اور اس گروہ کو ترغیب دینا کہ وہ اپنے میں سے سی کوامیر منتخب کرلیں۔

اور حضرت مقدا دبن اسود سے کہا: کہ جب تم مجھے قبر میں رکھ لو، تو اس گروہ کو ایک گھر میں جمع کرلوتا کہ وہ اپنے میں سے ایک آ دمی کوخلیفہ نتخب کرلیں۔

اورصہیب سے کہا: تین دن تک لوگوں کو نماز پڑھانا، اور حضرت علی، حضرت عثمان، حضرت زبیر اور حضرت سعد اور حضرت عبد الرحمٰن بن عوف کو ایک مکان میں داخل کر دینا، اگر طلحہ آجائے تو اسے بھی، اور عبد اللہ بن عمر کوشریک کرلینالیکن اس کا خلافت میں کوئی حصہ نہیں ہوگا اور ان کے سر پر کھڑے رہنا، اگر پانچ آ دمی اتفاق سے ایک کو پسند کرلیں اور ایک آ دمی انکار کرے تو تلوار سے اس کی گردن کا ٹ دینا۔ اگر چار آ دمی اتفاق سے کسی کو منتخب کرلیں اور دو آ دمی اسے تسلیم کرنے سے انکار کردیں تو ان دونوں کی گردنیں اڑا دینا۔ اگر تین آ دمی اینے میں سے کسی ایک کو بتو عبد اللہ بن عمر کو ثالث بنا کر پسند کرلیں اور دوسرے تین اپنے میں سے کسی ایک کو، تو عبد اللہ بن عمر کو ثالث بنا کر این سے نصلہ کر اینا اور وہ جس فریق کے حق میں فیصلہ کریں وہ اپنے میں سے کسی این سے فیصلہ کر اینا اور وہ جس فریق کے حق میں فیصلہ کریں وہ اپنے میں سے کسی

ا یک کومنتخب کرلیں ،اگر و ہ عبداللہ بن عمر کے فیصلہ سے راضی نہ ہوں تو و ہ ان لوگوں ۔ میں شامل ہوجا کیں جن میں عبدالرحمٰن بنعوف موجود ہوں اور وہ ان ارا کین کولل ۔ کردیں جوتماملوگوں کے منتخب امیر کوتسلیم نہ کریں۔ ®

میں کہتا ہوں: سبحان اللہ، حضرت عمر، حضرت عثمان، حضرت علی، حضرت طلحه، حضرت زبیر ،حضرت عبدالرحمٰن بنعوف اورحضرت سعد بن ابی وقاص جیسے جلیل القدر صحابه کرام دفخالیم کی گردنیں اڑانے کا حکم کیسے دے سکتے تھے؟

ان کے متعلق تو خود ہی گوا ہی دے چکے ہیں کہ بیروہ ستیاں ہیں کہ حضرت نبی كريم طِطْيَانِيْنَاس حال ميں د نباہے گئے كہوہ ان سے راضى تھے۔لہذاا بومخنف كي خود ساختہ داستان کے جھوٹی ہونے کے لیے اتنی بات ہی کافی ہے کہ حضرت عمر رٹیائیمۂ خود ہی شہادت دے رہے ہیں کہ اللہ کے رسول ان سے راضی تھے پھر اس حکم کو نا فذ کرنے کی جرأت کون کرتا؟ اور کیا نا فذکرنے والا 🕏 ما تا؟

اس لیےاس روایت کےمن گھڑت ہونے میں ذرہ برابربھی شک نہیں۔ چنانچہ لوگوں نے حضرت عثمان پر اتفاق کرلیا اور ان کی بیعت کر لی اور حضرت ابوبكر وعمر فرانتهاكے بعد آپ ہى افضل صحالي تھے۔

حضرت عبدالله بن عمر کی روایت میں ہے کہ ہم رسول الله طفیحاتی ہے بعدا بوبکر کے برابرنسی کو نہ جھتے تھے۔ان کے بعد حضرت عمر کواوران کے بعد حضرت عثمان ، پھر ہم ہاقی صحابہ کوچھوڑ دیتے اوران کے درمیان فضیلت پر بحث نہ کیا کرتے تھے۔ ② اورطبرانی میں ہے کہ آ ب نے فر مایا: '' کہ حضرت نبی کریم طلط اپنے ہماری ان

ہا توں کو سنتے تھےاورا نکارنہیں کرتے تھے۔ <sup>③</sup>

<sup>🛭</sup> تاریخ طبری:۳۹۲/۳

② بخارى = كتاب فضائل الصحابة باب مناقب عثمان: ٣٦٩٧

<sup>€</sup> طبراني معجم كبير ١٣١٣٢/١٢، السنة للخلال ص:٣٩٨، والسنة لابن ابي عاصم، ص:٥٥٣ و قال الالباني اسناده صحيحـ

حضرت عبدالله بن مسعود و النائير حضرت عثمان کی بیعت کے متعلق فر ماتے ہیں کہ ہم نے اہم ترین منصب کے لیے افضل ترین شخص کوخلیفہ بنایا۔ ®

اسی لیے حضرت امام ایوبؓ بن تمیمہ سختیانی اور امام احمد بن حنبلؓ اور امام دارقطنیؓ فر ماتے ہیں کہ: '' جس نے حضرت علیؓ المرتضلی کو حضرت عثمانؓ ذوالنورین پر

فضیلت دی اس نے مہاجرین اور انصار کی توہین کی۔

کیونکہ حضرت عبد الرحمٰن ؓ بن عوف فرماتے ہیں کہ:'' میں نے انصار اور مہاجرین کے ایک ایک گھر کا درواز ہ کھٹکھٹایا اوران میں سے کوئی بھی ایسا نہ تھا جو کسی صحافی کو حضرت عثمان ؓ کے برابر سمجھتا ہو۔ وہ سارے کے سارے حضرت عثمان ؓ کوہی افضل سمجھتے تھے۔ 1 فضل سمجھتے تھے۔ 1 فیلٹیڈ آ

اور حضرت عثمان کی بیعت سرعام ہوئی تھی۔امام احمد بن حنبل مرات ہے ہوئی تھی۔امام احمد بن حنبل مرات ہے ہیں کہ حضرت عثمان جیسی پختہ بیعت کسی کی نہ ہوئی کیونکہ اس پر سب کا اجماع ہو گیا تھا۔ ©

آپ کا نام عثمان بن عفان بن ابوالعاص بن امیه بن عبد منس بن عبد مناف قریش ہے۔آپ نے حضرت نبی مکرم طلط اللہ کی بیٹی رقیہ سے شادی کی۔ جب وہ فوت ہوئی تو آنحضرت نے سیدہ رقیہ کی بہن سیدہ ام کلثوم آپ کے نکاح میں دے دی۔ اور اہل سنت کا اس بات پراتفاق ہے کہ جس نے حضرت علی کو حضرت ابو بکر اور عمر پر فضیلت دی وہ بدعتی اور گمراہ ہے اور جس نے ان کو حضرت عثمان پر فضیلت دی وہ خطا کا رہے اور اہل سنت اسے گمراہ نہیں کہتے اور نہ بدعتی کہتے ہیں۔ ®

<sup>•</sup> السنة للخلال ٣٢٠

السنة للخلال: ٣٢٠

اور چنداہل علم سے ایسے شخص کو بدعتی کہنا بھی منقول ہے کیونکہ اس نے صحابہ کرام کے حضرت عثان کو پہند
 کرنے پراعتراض کیا۔ دیکھئے السنة للخلال ص: ۳۷۸

البته کچھ اہل علم حضرت علی کو حضرت عثمانؓ پر فضیلت دینے والے پر سخت ریمارکس دیتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ:

جس نے حضرت علیؓ کو حضرت عثمانؓ پر فضیلت دی، اس نے گویا اصحاب رسول پر خیانت کا الزام لگایا ۔ کیونکہ انہوں نے ( سیدنا علی المرتضٰی کی بجائے ) سیدنا عثمان کومنتخب فرمایا تھا ( خلی ﷺ ) ۔ ①

حضرت عثان رفیانیئ کاعظیم الثان دورخلافت، فتوحات سے بھر ہوا تھا اور یہ دور دس سال کے عرصے پر محیط ہے۔ انہی سالوں میں اسلامی حکومت کی بساط کا پھیلا و کممل ہوا۔ چنانچہ اسی دور میں حضرت امیر معاویہ رفیانیئ نے آپ کی اجازت سے (یونانی جزیرہ) قبرص فتح کر لیا تھا۔ جبکہ حضرت عمر نے بحری راستے سے غزوہ کرنے سے روک دیا تھا اور آپ ہی کے دور خلافت میں آ ذر بائیجان، آ رمینیا، کا بل اور سجتان، جیسے بہت سے ممالک فتح ہوئے، ذات الصواری جیسا عظیم غزوہ بھی آپ ہی کے دور میں ہوا۔ آپ نے مسجد نبوی اور مسجد حرام کی توسیع کی ، بلکہ خلافت راشدہ کے دور میں سے اسلام کی سب سے زیادہ توسیع بھی آپ ہی کے دور میں ہوئی تھی۔ (رضی اللہ تبارک و تعالی عنہ)

## حضرت عثمان رضائلہ کے فضائل ومنا قب

1۔ حضرت عبد الرحمٰن بن سمرہ رضائیۂ فرماتے ہیں کہ:'' جیش عسرۃ کے لیے چندہ
کی اپیل کے موقعہ پر حضرت عثمان رائیۂ اپنے کپڑے میں ایک ہزار طلائی
دینار لے کرآئے اور انہیں حضرت رسول کریم طبیع آئے کی جھولی میں ڈال
دیا، تو آپ طبیع آئے انہیں اللتے بلٹتے اور بار بار فرماتے کہ:'' آج کے بعد

<sup>•</sup> السنة للخلال ص:٣٩٢

عثان بن عفان جبیبا بھی عمل کرے وہ اسے نقصان نہیں دے گا۔ <sup>©</sup>

2۔ حضرت ابوموسیٰ اشعری خالتیٰ فرماتے ہیں کہ حضرت عثمان خالتیٰ نے حضرت رسول کریم طلط اللہ کی تو آپ نے فرمایا: "
درواز ہ کھول دواورا سے ایک مصیبت کی بنا پر جنت کی بشارت دو۔' ° ©

3۔ حضرت انس خالٹیر، فرماتے ہیں:

'' حضرت رسول کریم طنیجی آن کوہ اُحد پر چڑھے اور آپ کے ساتھ حضرت ابو بکر '، حضرت عمر 'اور حضرت عثمان جھی تھے، تو وہ حرکت کرنے لگا۔ آپ طنیجی آنے فرمایا: اُحد مُشہر جا، تیرے اوپر نبی، ایک صدیق اور دو شہیدوں کے علاوہ اور کوئی نہیں۔' ق

4۔ حضرت عبداللہ بن عمر وی اللہ اللہ عبد کہ:

ایک روز حضرت رسول کریم طنتی آیا بهاری طرف نکلے اور فر مایا:

'' کہ میں نے ابھی دیکھا ہے کہ گویا مجھے مقالیداور ترازودے دیئے گئے ،
مقالید سے مراد چابیاں ہیں۔ چنانچہ مجھے ایک پلڑے میں رکھ کراور میری
امت کو دوسرے پلڑے میں رکھ کر تولا گیا تو میرا پلڑا بھاری ہونے کی وجہ
سے جھک گیا۔ اس کے بعدا بو بکر کواس پلڑے میں رکھ کر باقی امت سے تولا
گیا تو ابو بکر کا پلڑا بھاری ہونے کی وجہ سے جھک گیا۔ پھر عمر کواس پلڑے
میں رکھ کو تولا گیا تو وہ پھر بھی جھک گیا۔ پھر عثمان کولا کر تولا گیا تو وہ پلڑا پھر
جھک گیا (اس طرح حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان مُنی تنہ ہماری
امت محمد سے وزنی ثابت ہوئے )۔ اس کے بعد وہ ترازوا ٹھا لیا گیا۔

مسند احمد ٥/٦٣، ترمذي مناقب عثمان حديث: ١٠٧٠.

<sup>2</sup> بخارى فضائل الصحابه مناقب عثمان: ٩٥ ٣٦٩ مسلم - كتاب فضائل الصحابة نمبر ٢٨

<sup>3</sup> كتاب فضائل الصحابه باب مناقب عثمان: ٣٦٩٩

ایک آ دمی نے کہا:'' ہم کہاں ہوئے؟۔ آپ طنی این نے فرمایاتم وہاں ہو گئے جہاں اپنے آپ کور کھو گے۔ <sup>©</sup>

حضرت رسول کریم طفی آن کی نبوت کی سچائی کے دلائل میں سے ایک دلیل میں سے ایک دلیل میں سے ایک دلیل میں ہے کہ آپ نے حضرت عثمان رفائی کو پیش آنے والے بلوے کی خبر دے دی تھی۔

- 5- حضرت مرة بن كعب وخالفيد فرماتے ہیں كه میں نے حضرت نبی كريم طلق آيا كو فتنوں كے متعلق بيان كرتے ہوئے سنا۔ آپ نے ان كا قرب بيان كيا توايك شخص منه پر كپڑا ليپٹے گذرا، تو آپ طلق آنے فرمایا: ' پیشخص اس دن ہدایت پر ہوگا، حضرت مرہ بن كعب وَالنِّیدُ فرماتے ہیں كه میں نے اس كی طرف جا كرد يكھا تو وہ حضرت عثمان تھے۔' ®
- 6۔ حضرت عائشہ صدیقہ طاہرہ وٹائٹیافر ماتی ہیں کہ حضرت رسول کریم ملٹے آئی آئے نے فر مایا: اے عثان اگراللہ نے مخجے کسی روز اس منصب (خلافت) پر فائز کر مایا: اے عثان آبار اللہ نے مخجے کسی کواتار نے کا ارادہ کریں گے، جواللہ نے مخجے پہنائی ہوگی ۔ لہذاتم وہ قبیص نہاتارنا۔ ®

حضرت عثمان و النيئي ، حضرت عمر فاروق و النيئي كے بعد بارہ سال تک منصب خلافت پر فائز رہے ، ستر سال کی عمر میں آپ نے منصب خلافت سنجالا اور اپنی عمر کے بیاسیویں سال میں آپ کوشہید کیا گیا۔ [ والنیئی آپ کی خلافت کے آخری سالوں میں آپ کے خلاف فتنہ بریا ہوا تھا۔

......

❶ ابن ابي عاصم السنة حديث: ١١٣٨، احمد ٧٦/٢ و قال الالباني حديث صحيح

عثمان ۲۷۰۶ مناقب عثمان ۳۷۰۶

ابن ماجه =المقدمة باسناد صحیح باب فضائل اصحاب النبی:۹۷

#### فتنے کے اسباب کیا تھے؟

#### ه وه و پېلاسېپ وه وه ه

#### عبدالله بن سبانا می بهبودی اور بیمرکزی سبب تفا۔ <sup>©</sup>

یه ایک یمنی یهودی تھااس نے بظاہراسلام قبول کیا۔ پھراپنے آپ کوحضرت علی گا شیعہ ظاہر کرنے لگا اور فرقہ سبید یا سبائیہ اس کی طرف منسوب کیا جاتا ہے۔ اس فرقے نے حضرت علی ڈلٹنئ کی الوہیت کا پرچار کرنا شروع کردیا۔ جب انہیں حضرت علی کے سامنے پیش کیا گیا۔ تو آپ سے کہنے لگے: تو وہ ہے۔ آپ نے فرمایا: ''وہ کون؟'' کہنے لگے: '' تو اللہ ہے۔''

چنانچیآپ نے اپنے غلام قنبر کوخندق کھدوانے اوراس میں آگ جلانے کا حکم دیا اور فرمایا:

عبدالله بن سبا، واقعی کوئی سازشی انسان تھایا فرضی کردار؟ متقدین اس بات پر شفق ہیں کہ واقعتاً بیسازشی شخص تھا، بلکہ انہوں نے شیعہ کے ایک فرقے کوعبداللہ بن سبا کی طرف منسوب بھی کیا ہے اور اس کا نام سَبِیر یا سبائیہ بتایا ہے اور اس کے خاص معتقدات بھی بیان کیے ہیں اور وہ معتقدات تشیع کے دائرے سے نہیں نکلتے۔

اس شخص کے کردار پرسب سے زیادہ پردہ ڈالنے والا ، مرتضیٰ عسکری نامی شخص ہے، اس نے عبداللہ بن سباء واساطیراً خریٰ نامی کتاب بھی لکھ ماری ہے۔ اس شخص کے کردار کا افکار کرنے والوں میں طاحسین بھی شامل ہے، اس نے اپنی کتاب الشعوا لجاھلی میں اس کا افکار کیا ہے۔ اس نے اپنی کتاب الشعوا لجاھلی میں مسلمات اور یقینیات کے جھلانے کی طرح اس حقیقت کو جھلانے کے سواکوئی علمی بخقیقی دلیل پیش نہیں کی۔ اور پھر ہر چیز میں شک بیدا کرنا اس مصنف کا خاص مشغلہ ہے۔ اس نے اپنی اس کتاب کے صفحہ ۲۷ پر ہیہ کہ حضرت ابراہیم اوراساعیل کے کعبر تغییر کرنے کا افکار کردیا کہ قرآن ہمیں میربیان تو کرتا ہے کین اس سے بیلازم نہیں آتا کہ واقعی انہوں نے کعبر تغییر کرنے کا افکار کردیا کہ قرآن ہمیں میربیان تو کرتا ہے کین اس سے بیلازم خیشت مال پوشیدہ کرنے کی کوشش کے لیے برعم خور شخصی انداز اپنایا اور اپنے اسلوب کے علمی ہونے کا دعویٰ کیا حقیقت حال پوشیدہ کرنے کی کوشش کے لیے برعم خور شخصی انداز اپنایا اور اپنے اسلوب کے علمی ہونے کا دعویٰ کیا ہے، کیونکہ اس نے ابن سبا کے متعلق احادیث اور روایات جمع کی ہے، لین وہ سب کی سب سیف بن عمرو کے واسطے سے بیل لیکن اس کی تکبیس درج ذیل وجوہ سے باطل ہے۔

1۔ بہت سے شیعہ محدثین اور مؤرخین اوران کے مقالات کے جامعین نے اپنی کتابوں میں اسے ثابت کیا ہے۔

## لَمَّا رَانُیْتُ الْاَمْرَ اَمُرًا مُنُكَرًا الْجَجْتُ نَارِیُ وَ دَعَوْتُ قَنُبرًا <sup>®</sup>

اورآپ نے فرمایا:''جس نے اس قول سے رجوع نہ کیا میں اسے آگ میں جلاؤں گا۔ چنانچہ آپ نے ان میں سے کافی سارے سبائی جلاڈ الے اور باقی وہاں سے بھاگ گئے اور ان میں ابن سبا بھی تھا اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ وہ قتل کر دیا گیا۔ اصل علم اللہ تعالیٰ کے یاس ہے۔

اورابن سبانے وصی اور رجعت اوراس جیسے دیگریہودیا نہ عقائد کاپر چارشروع کر دیا۔ اور یہ بھی کہا کہ امامت ایک ہی گھر انے کاحق ہے اور اس نے بدویوں کے ہاں حضرت عثمانؓ کے خلاف جھوٹا پر و پیگنڈ اکیا کہ حضرت عثمانؓ نے بید کیا، وہ کیا۔

﴿ نوبختی نے اپنی کتاب فرق الشیعہ میں ابن سبائے متعلق اقوال ذکر کرنے کے بعد لکھا ہے کہ اس فرقہ کا نام سبینہ ہے لیعنی اصحاب عبداللہ بن سباد کیھئے فرق الشیعہ ص۲۲۰۔اورنو بختی تیسری صدی ججری میں فوت ہوا۔

- ا کشنی نے اپنی کتاب رجال الشیعه میں ابوجعفر عَالِیٰلاً سے روایت کیا ہے کہ عبداللہ بن سبا نبوت کا دعویٰ کرتا تھا اور کہتا تھا کہ امیر المومنین عَالِیٰلاً بھی اللہ تھا (لعنہ اللہ) علاوہ ازیں اس نے جعفر الصادق عَالِیٰلاً سے ابن سبا کے ذکر میں یاخچ سے زائد روایات روایت کی ہیں۔
  - @ الصدوق في ايني كتاب من لا يحضر الفقيه ص: ٩٥٥ مين اس كاذكركيا ب
    - @ الطّوسى في الني كتاب رجال طوسى ، ص: ١ مين اس كاذكركيا ب
  - ® باقرمجلس نے آئی کتاب بحار الانوار ص: ۱۰/۰۲-۲۲/۲۲ میں اس کے تذکرے کیے ہیں۔
- النور الطبرسى نے اپنى كتاب مستدرك [١٦٩/١٨] ميں اس كاذكركيا ہے۔علاوہ ازيں اور بہت سے مولفين في النور الطبر سى عبداللہ بن سبا كاذكر ہے ليكن ميں نے طوالت كى وجہ سے عبدًا چھوڑ ديا ہے۔
  - 2۔ رہےاہل سنت توان میں ہے جس کسی نے بھی اس عرصے کی تاریخ لکھی اس نے اس کے کر دار کا ذکر کیا ہے۔
  - 3۔ جس کسی نے بھی ابن سباء کے وجود کا افکار کیا ہے اس نے محض کھوکھلا دعویٰ ہی کیا ہے اور کوئی نئی بات نہیں گی۔
- 4۔ ابن سباکے وجود کا انکار کر نیوالے متاخرین شیعہ ہیں یا پھران سے متاثر ہونے والے سنی رائٹر جنہیں شیعہ کی تعلیس کاعلم ہی نہیں۔ تعلیس کاعلم ہی نہیں۔
- اس قصے کااصل بخاری شریف میں ہے و کھتے کتاب استتابة المرتدین باب اثم من اشرك ۲۹۲۲، حافظ
   ابن ججرنے اس قصے کی تفصیل بیان کی ہے اور فرمایا ہم نے اسے ابوطاہر المخلص کی سند سے تیسری جلد میں
   بیان کیا ہے، اور اس کی سند حسن ہے۔

اس طرح اس تعین نے انہیں استعال کرنا شروع کر دیا۔ علاوہ ازیں اس نے اور اس کے اور اس کے منواؤں نے حضرت زبیر، علی، طلحہ، عائشہ صدیقہ دخی کہ وغیرہ کے نام کی جعلی مہریں لگا کران کی طرف سے (مختلف علاقوں کے عوام کی طرف) جعلی خطوط کھے جن میں حضرت عثمان پر تنقیداوران کی سیاست سے بیزاری کا اظہار ہوتا۔

اس دور میں آج کل کی طرح ماڈرن آلات تو ہوتے نہ تھے کہ ان کے ذریعے تصدیق کی جاتی اور جن کوخطوط پڑھ کرسنائے جاتے وہ دیہاتی لوگ تھے۔ ان کے پاس جیسی نیسی خبریں پہنچتیں وہ ان کی تصدیق کرتے اور انہیں قبول کر لیتے۔حضرت مسروق فرماتے ہیں کہ حضرت عائشہ صدیقہ نے فرمایا:

" تم نے حضرت عثمان کو میل کچیل سے صاف کیے ہوئے کپڑے کی طرح "
معصوم) چھوڑا پھرتم نے اسے قریب کیا اور اسے یوں ذنح کیا جیسے مینڈ ھاذنح کیا جاتا ہے۔ "
حضرت مسروق نے جواب دیا کہ: " یہ آپ کا کیا دھرا ہے، آپ ہی نے لوگوں کی طرف خطوط لکھے اور لوگوں کوان کے خلاف بغاوت کرنے کا حکم دیا۔

حضرت عا ئشه رضائينها نے فر مایا:

''اس ذات کی قتم جس پرمومنین ایمان لائے اور کا فروں نے کفر کیامیں نے ان کی طرف سرے سے کوئی تحریر لکھی ہی نہیں۔ میں نے آج کی اس مجلس تک ان کی طرف سفید چیزیر کوئی سیاہ چیز نہیں کھی۔

حضرت سلیمان بن مہران اعمش فرماتے ہیں کہ (تابعین کرام) سمجھتے تھے کہ ملعون ابن سبانے ام المومنین کے اسلوب (تحریر) پرسازشی خطوط لکھے تھے۔'' (امام ابن کثیر فرماتے ہیں کہ:'' اس اثر کی سندھیجے ہے۔'') ®

اس طرح کے تمام خطوط جو صحابہ رسول ملتے ہیں کے نام سے ان (صوبوں ، فوجی

<sup>●</sup> البداية والنهاية ٧٠٤/٧

چھاؤنیوں اور بدوی علاقوں کے لوگوں) کی طرف لکھے جاتے تھے، ان میں حضرت عثمان بن عفان کی مذمت کی جاتی تھی اور عبداللہ بن سبایہودی کے مختلف صوبوں میں ایجنٹ بھی تھے اور وہ اپنے صوبوں سے اس طرح کے جعلی خطوط بھیجتے ، اور یہ بھی ان کی طرف اس طرح کے خطوط بھیجتے ، اور وہ باہم ایک دوسرے کی طرف بھی اس طرح کے خطوط کھتے ، کہ فلاں گورنر نے حضرت عثمان کے علم سے ہمارے ساتھ یہ کیا ، اور فلاں گورنر نے اس کے حضرت عثمان کے علم سے ہمارے ساتھ یہ کیا ، اور فلاں گورنر نے اس کے حضرت عثمان کے باس گئے ۔ انہوں کے ورنر نے اس کے حکم سے ہمارے ساتھ یہ کیا ۔ چنا نچہ ہم عثمان کے باس گئے ۔ انہوں نے ہمارے باس حضرت زیر کا خط آیا ۔ ہمارے پاس حضرت علی کا خط آیا اور ہمارے پاس حضرت علی کا خط آیا اور ہمارے پاس حضرت عمان شہکا خط آیا ۔ ہمارے پاس فلاں کا خط آیا ہے ۔ چنا نچہ وہ بدوی اور دیہا تی جواللہ کے دین سے زیادہ واقفیت نہیں رکھتے تھے ۔ اس پر و پیگنڈ ے سے متاثر ہو گئے اور ان کے دلوں میں حضرت عثمان زبائیڈ کے خلاف نفرت پھیل گئی ۔ [ زبائیڈ ]

## ه ۵۰۰ د وسراسبب ۵۰۰۰

### حضرت عثمانٌ كردورخلافت ميں امت مسلمه كي خوشحالي:

حضرت عثمان خلافیئ کے دور میں خوش حالی کا بیام تھا کہ حضرت حسن بصری فرماتے ہیں:''شاید ہی لوگوں پر کوئی ایبا دن آیا ہوجس میں وہ مال تقسیم نہ کررہے ہوں اور بہصدانہ آرہی ہوکہ:

اس کا سبب بیرتھا کہ حضرت عثمان ڈلائٹۂ کے دور خلافت میں جاروں طرف جہاد جاری تھا اور خوشحالی کا خاصہ بیرہے کہ وہ نامقبولیت اور ناراضی اور نازک مزاجی

<sup>■</sup> تحقيق مواقف الصحابه ٣٦٠/١

کا خوگر بنا دیتی ہے۔اوراس اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کی ناقدری اور ناشکری اس طرح کےعوامل کا سبب بنتی ہے۔

ه وه و تيسراسب

اميرالمونين عثانًا، اورامير المونين عمرٌ فاروق كي طبع ميں تفاوت:

امیرالمومنین سیدنا عمر فاروق رفائی شخت گیرانسان تصاور حضرت عثمان رفائی می ایر المومنین سیدنا عمر فاروق رفائی شخت گیرانسان تصاور دعوی کرتے ہیں که آپ گرے برد بار اور نرم دل انسان تصے۔ بہت سے لوگ دعوی کرتے ہیں که آپ کم رور آ دمی تصے ۔ اسی بنا پر جب سبائیوں نے آپ کا گھر میں محاصرہ کیا تو آپ نے فرمایا:

تم جانتے ہو کہ تمیں کس چیز نے میرے اوپر جراُت دلائی؟
سہبیں میرے حلم نے ہی مجھ پر چڑھائی کرنے کا حوصلہ دیا ہے۔' ®
اسی لیے تو حضرت عبداللہ بن عمر فران تھا کہ:''اللہ کی قسم جن کا موں کی وجہ سے وہ حضرت عثمان سے رنجیدہ ہوئے اگروہی کام حضرت عثمان سے رنجیدہ ہوئے اگروہی کام حضرت عثمان سے رخیدہ ہوئے اگروہی کام حضرت عثمان پرحرف گیر کیوں ہوئے ؟

کیونکہ حضرت عثمان رٹھائیڈ درگذر کرتے تھے اور ان کی غلطیوں سے چشم پوشی کر کے معاف کر دیا کرتے تھے۔

هِ وه و چوتها سبب وه وه ه

بعض قبائل كا قريش كى حكومت كو بوجهل سمجهنا:

اسلام میں داخل ہونے والے چند عرب قبائل اس بات سے نالاں تھے کہ حکومت ہمیشہ قریش کے پاس رہے ۔ان میں خاص طور پر وہ قبائل شامل تھے جن

<sup>■</sup> تحقیق مواقف الصحابه ۲۹۵/۱

میں سے پچھافراد دین اسلام سے مرتد ہو گئے تھے، پھر وہ زبر دست لڑائی کے بعد تلوار کی قوت سے خائف ہو کر طوعاً وکر ھا اسلام کی طرف لوٹ آئے۔ان میں سے بعض ایسے بھی تھے جواسلام کی طرف لوٹ و آئے کین ان کے دل میں قاق تھا اور یہی لوگ اس بات سے نالاں اور رنجیدہ تھے کہ حکومت ہمیشہ سے قریش کے ہاتھ میں کیوں وہی آرہی ہے اور قریش کے پاس حکومت ہمیشہ کیوں رہے؟ میں کیوں کھتے ہیں کہ:

'' بعض عربی قبائل، قریش میں حکومت رہنے سے ناخوش تھے اور ان کے دل ان کے خلاف نفرت سے بھر چکے تھے۔ اس لیے وہ گورنروں پرمعترض رہتے اور ان کی عیب گیری میں لگے رہتے۔ جب انہوں نے حضرت عثان میں نرمی دیکھی تو چڑھ دوڑے۔

یہ ہیں وہ اہم اور بنیا دی اسباب، جو فتنے کا باعث بنے ،ان کے علاوہ کچھ دیگر اسباب بھی تھے لیکن میں طوالت کے خوف سے انہیں بیان کرنے سے قاصر ہوں۔

## حضرت عثمان خاليه براعتراضات

اب میں اختصار کے ساتھ ان اعتراضات کا تذکرہ کرتا ہوں جو حضرت عثمان کی حکومت پر کیے گئے تھے، پھران شاءاللہ تفصیل کے ساتھ ان کا جائزہ لوں گا۔
پہلااعتراض:
روسرااعتراض:
انہوں نے ابوذر رہائی، کوربذہ کی طرف جلا وطن کیا۔
تیسرااعتراض:
انہوں نے مروان بن حکم کوافریقہ کاخمس دیا۔
چوتھااعتراض:
انہوں نے مصاحف جلا دیئے اورلوگوں کوایک مصحف پر جمع کیا۔
پانچواں اعتراض:
انہوں نے عبداللہ بن مسعورہ کواتنامارا کہان کی انتر پال پھٹ گئیں اور
حضرت عمار بن پاسر کواتنامارا کہان کی پہلیاں ٹوٹ گئیں۔

چھٹااعتراض: انہوں نے چرا گاہ وسیع کر دی۔

ساتواں اعتراض: انہوں نے سفر میں پوری نماز ا دا کی۔

آتھواں اعتراض: وہ غزوہ اُحد کے دن میدان جنگ سے فرار ہو گئے تھے۔

نانوال اعتراض: وهغزوهٔ بدر میں حاضر نہ تھے۔

دسوال اعتراض: وه بیعت رضوان میں شریک نه هوئے تھے۔

گیارهوال اعتراض: انہوں نے ہرمزان کے بدلے میں عبید اللہ بن عمر کوتل نہ کیا۔

بارهواں اعتراض: انہوں نے جمعہ کے دن دوسری اذان کا اضافہ کیا جبکہ نبی کریم طفی ہے اور شخین کے دورخلافت میں صرف ایک اذان ہوتی تھی۔

تیر هواں اعتراض: حضرت نبی کریم طنگ آیا نے مروان کے والد حکم بن العاص کو جلاوطن کیا تھا اورانہوں نے واپس بلالیا۔

#### آج تک یہی طور طریقہ چلاآ رہاہے۔ <sup>©</sup>

متوکل علی اللہ عباسی نے ایک دفعہ اپنے ہم نثینوں کے سامنے حضرت عثان پر سبائیوں کے چنداعتر اضات بیان کرتے ہوئے کہا کہ حضرت ابو بکر صدیق منبر نبوی پر خطبہ دیتے تو حضرت نبی کریم میں ہوئے اوالی سیڑھی سے نیچے والی سیڑھی پر کھڑے ہو کر خطبہ دیتے اور حضرت عمر زبی ہی ابو بکر والی سیڑھی سے نیچے والی سیڑھی پر کھڑے ہوئی ہی خطبہ دیتا اور حضرت عثمان آئے تو انہوں نے حضرت نبی کریم میں ہوئے اوالی سیڑھی پر خطبہ دینا میں میں میں میں عباد نے میں کرکہا، اے امیر المومنین! حضرت عثمان سے بڑھ کراورکوئی آپ میں میں میں میں میں عباد نے میں کرکہا، اے امیر المومنین! حضرت عثمان سے بڑھ کراورکوئی آپ کا محسن نہیں ہوسکتا! اس نے کہا وہ کیسے؟ تیرے لیے خرابی ہو! اس نے کہا اگر شیخین کی طرح ہر خلیفہ نیچا تر تار ہتا تو آج آپ نے جمیں کنویں میں کھڑے ہوکر خطبہ دینا تھا! میں کرمتوکل علی اللہ اور سارے درباری کھلکھلا کر ہنس و کے جوالہ ایقاظ اولی الہم العالیہ میں العزاد میں العزاد میں العزاد میں العرب میں کو میں المیں المولئہ عبدالعزیز مجمسلمان (مترجم)

اورانہوں نے بیبھی کہا ہے کہ حضرت عمر فاروق درہ لگاتے تھے کیکن انہوں کے کوڑالگا ناشر وع کردیا۔

اورانہوں پہ بھی کہا کہ آ یے نے صحابی رسول حضرت ابودر داءکو تکلیف دی۔ علاوہ ازیں دیگر اعتراضات بھی جن میں سے اکثر توان پرجھوٹ اور باقی غلطهُمي يرمبني تتھاور ليجئے ابان كاتفصيلي حائز ہ۔

## حضرت عثمانٌ براعتر اضات كاتفصيلي جائزه

## يهلااعتراض: قرابت دارول كوحاكم بنانا:

حضرت عثمانٌ نے اپنے کون سے قریبی رشتہ داروں کو حاکم مقرر کیا؟ حضرت عثمان خلائیہ نے اپنے جن رشتہ داروں کو حاکم مقرر کیا۔ان میں سے

پہلے جا کم حضرت معاویۃ، دوسر بےعبداللہ بن سعد بن ابی السرح ، تیسر بے ولیڈ بن عقبه، چوتھ سعیدٌ بن العاص، یانچویں عبداللّٰدٌ بن عامریہ یانچ حاکم تھے اوریہ آ پ

کے قریبی رشتہ داروں میں سے تھے۔

اوران کے خیال میں ان کا تقرر حضرت عثمانؓ پراقر بایروری کا دھبہ ہے، اس لیے پہلے ہم اس بات کا جائزہ لیتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ کے دیگر حاکم کون کون سے تھےاوران کی تعداد کتنی تھی؟

اوروہ تھے (۱)حضرت ابوموسیٰ اشعری، (۲) قعقاع بن عمرو، (۳) جابر مزنی، (۴) حبیب بن مسلمه، (۵) عبدالرحمان بن خالد بن ولید، (۲) ابوالاعورسلمی، (۷) حکیم بن سلامه، (۸) اشعث بن قیس، (۹) جربر بن عبدالله بجلی، (۱۰) عتیبه بن نھاس، (۱۱) مالک بن حبیب، (۱۲) نسیر عجلی، (۱۳) سائب بن اقرع، (۱۴) سعد بن قیس، (۱۵) سلمان بن ربعه، (۱۲) خبیس بن جبیش په

یہ تھے حضرت عثمان رفائنڈ کے غیراموی گورنر ، اگر ہم ان میں امویوں کوشامل

کریں توان کی تعدادا کیس بنتی ہے۔

کیاان میں سے بنی امیہ کے پانچ حاکموں کامستحق ولایت ہوناصیح نہیں؟ جو کہ کل حاکموں کا ایک چوتھائی بھی نہیں بنتے ۔۔

جبکہ ہمیں اس بات کا بخو بی علم ہے کہ حضرت نبی کریم مطابع اوروں کی بنسبت بنوامیہ کوزیادہ تر حاکم مقرر کرتے تھے۔

مزید برآں پر کہ یہ پانچ اموی حاکم بیک وقت (مختلف صوبوں پر) تعینات نہ تھے، بلکہ حضرت عثمان ؓ نے ولید ؓ بن عقبہ اموی کو حاکم بنایا پھرا سے معزول کر کے اس کی جگہ سعید ؓ بن العاص اموی کو مقرر کیا تو بیدا یک وقت میں پانچ تو نہ ہوئے۔

علاوہ ازیں حضرت عثمان رہنائیڈ اپنی شہادت سے قبل سعید بن العاص کو بھی معزول کر چکے تھے تو گویا جب آپ کی شہادت ہوئی اس وقت بنوا مید میں سے فقط تین حام سے دایک حضرت معاویڈ ، دوسر بے عبدالللہ بن سعداور تیسر بے عبداللہ بن عامر محضرت عثمان زبائیڈ نے ولید بن عقبہ اور سعید بن العاص کو معزول کر دیالیکن ان کو کہاں سے معزول کیا ؟ کوفہ سے ۔

وہ کوفیہ کہ جس سے حضرت عمر رضائیۂ نے حضرت سعد بن ابی و قاص کومعز ول کیا تھا۔اس کوفیہ سے کہ جوکسی حاکم سے کبھی خوش نہ رہا۔

اس بناپر حضرت عثمان کاان حا کموں کومعزول کرناان میں کسی عیب کا سبب نہ قرار دیا جائے گا بلکہ بیاس شہر کا عیب سمجھا جائے گا جس پر انہیں حاکم مقرر کیا گیا۔ (آٹھویں صدی کے مجد داور شہر ؤ آفاق مصلح) شیخ الاسلام ابن تیمیہ ﷺ فرماتے ہیں:

کہ ہمارے علم کے مطابق قریش کے کسی قبیلہ سے حضرت نبی کریم مطابق قریش کے کسی قبیلہ سے حضرت نبی کریم مطابق آریادہ تھے اس کی وجہ بیہ ہے کہ وہ تعداد میں بھی زیادہ تھے اور ان میں شرافت اور سرداری اور معاملات کو سلجھانے کی خوبیاں بھی نسبتاً زیادہ تھیں۔ ®

<sup>🛭</sup> منهاج السنة: ١٩٢/٦

اور جن اموی حاکموں کو حضرت رسول کریم طنتی آیا نے (مختلف صوبوں پر) حاکم مقرر کیا تھا وہ تھے (۱) عمّاب بن اسید اموی، (۲) ابوسفیان بن حرب اموی، (۳) خالد بن سعید اموی، (۵) ابان بن سعید اموی، (۳) خالد بن سعید اموی، (۵) ابان بن سعید اموی در سیانچ حاکم تھے اور ان کی تعداد اتنی ہی ہے جتنی حضرت عثمان کے اموی حاکموں کی تھی حالانکہ دورِ نبوی کی نسبت دورِ عثمانی میں مملکت اسلامی کی وسعت اور صوبوں کی تعداد کئی گنازیادہ ہو چکی تھی ۔

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ ان حاکموں نے اپنی اہلیت کو ثابت کیا یا نہیں؟ عنقریب حضرت عثمان رخالتہ ہے ان حاکموں کی کارگردگی اور اہلیت کے متعلق، اہل علم کی شہادتیں بیان کی جائیں گی۔

البتہ ہم یہ کہنے میں حق بجانب ہیں کہ حضرت امیر المونین علی المرتضٰی وُلِّائیْهُ نے بھی البتہ ہم یہ کہنے میں حق بجانب ہیں کہ حضرت امیر المونیین علی المرتضٰی وُلِّائِیْهُ نے بھی اپنے رشتہ داروں کو جا کم مقرر کیا <sup>®</sup> اوران پر کو کی اعتراض نہیں کرتے ۔گر حضرت عثمان وُلِّائِیُّ کے اپنے رشتہ داروں کو جا کم بنانے پر دو قشم کے خض معترض ہیں ۔ سنی یا شیعی ۔

شیعی کوتو پیہ جواب دیا جائے گا کہ حضرت علی رضائیۂ نے بھی اپنے قریبی رشتہ داروں کو حاکم بنایا۔ اس لیے معاملہ برابر ہوا ، اگر حضرت علی رضائیۂ کا اپنے قریبی رشتہ رشتہ داروں کو حاکم بنانا قابل اعتراض ہے تو حضرت علی رخائیۂ کا اپنے قریبی رشتہ داروں کو حاکم بنانا بھی قابل اعتراض ہے اور اگر حضرت علی رخائیۂ پرکوئی اعتراض نہیں تو حضرت عثمان خالئیۂ پراعتراض کیوں؟

بلکہ جن لوگوں کو حضرت عثان رضی عند نے حاکم مقرر کیا تھا، وہ سب کے سب ان حاکموں سے افضل تھے، جنہیں حضرت علی رضافیۂ نے حاکم بنایا۔ سوائے حضرت ابن عباس کے۔ (رضافیۂ)

<sup>•</sup> حضرت علیؓ نے اپنے چھازاد بھائی عبداللہ بن عباسؓ ،عبیداللہ بن عباس ،تتم بن عباس ،تمام بن عباس اوراپنے ربیب بیٹے محمہ بن ابوبکر کو حاکم مقرر کیا تھا۔ دیکھئے تاریخ خلیفہ بن خیاط:۲۰۰ تا ۲۰۱

اورا گر حضرت عثمان پراعتراض کرنے والاستی ہے تو ہم اسے جواب دیں گے کہ: آپ اپنے اعتراض کی بناپر دوباتوں میں سے کسی ایک بات اعتراض کریں گے۔ ایک تو یہ کہ حضرت عثمان نے ان کواس بنا پر حاکم بنایا کہ ..... وہ ان کے رشتہ دار تھے جبکہ وہ گورنری کے لائق نہ تھے۔

اور دوسری بات بیر کہ حضرت عثمان انہیں گورنری کے اہل سجھتے تھے۔اس لیے ان کو گورنر بنایا۔

اوراصل بیہ ہے کہ حضرت عثمان خلائیۂ جیسے صحابہ کے بارے میں حسن طن رکھا جائے۔
اس کے بعد ہم ان گورنروں کے حالات پر نظر ڈالتے ہیں جن کو حضرت عثمان رخائیۂ نے حاکم (گورنر) بنایا تھا۔ تو آئے ہم ،ان حاکموں کے متعلق اہل علم کے اقوال ملاحظہ کریں۔
پہلے حاکم ، حضرت امیر معاویہ بن ابوسفیان رضی اللہ عنہما:

حضرت امیرمعاویہ خلائیۂ کے بہترین حاکم ہونے میں کسی مسلمان کواختلاف نہیں۔ بلکہ اہل شام ان پر جان نچھاور کرتے تھے۔[ رٹھائیۂ]

امیر المومنین سید ناعمر فاروق ٹنے انہیں یہاں کا حاکم مقرر کیا تھا اور حضرت عثان ڈلٹئئ نے صرف اتنا کیا کہ انہیں اس عہدے پر برقر اررکھا اور دیگرصو ہے بھی ان کی امارت کے ماتحت کر دیئے۔علاوہ ازیں آپ حضرت نبی کریم طبیعی آپر نازل ہونے والی وحی کے کا تب بھی تھے اور بہترین حاکم بھی۔

حضرت نبي كريم طلقي في فرمايا:

" خِيَارُ اَئِمَّتِكُمُ مَنُ تُحِبُّونَهُمُ وَ يُحِبُّونَكُمُ وَ تُصَلُّونَ عَلَيُهِمُ وَ يُحِبُّونَكُمُ وَ تُصَلُّونَ عَلَيُهِمُ وَ يُحِبُّونَكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

'' کہ تمہارے بہترین حکمران وہ ہیں جن سے تم محبت کرواور وہ تم سے محبت

<sup>•</sup> مسلم كتاب الامارة: ٦٥

کریں اورتم ان کے لیے دعا کرواور وہ تمہارے لیے دعا کریں۔'' اور حضرت امیر معاویہ رخالتہ ایسے ہی (مقبول ترین) حاکم تھے۔ دوسراحاکم ،حضرت عبداللہ بن سعد بن ابی السرح:

یہ حضرت نبی کریم طنتے آیا کا صحابی تھا، پھر یہ مرتد ہو کرمسیلمہ کذاب کے ساتھ مل گیا۔ بعد ازاں تو بہ کر کے حضرت نبی کریم طنتے آیا کی خدمت میں آپ کی بیعت کرنے کے لیے حاضر ہوا۔ حضرت عثمان رضائی نے سفارش کی:

'' کہ اے اللہ کے بیارے رسول اس سے بیعت لے لیجئے بی تو بہ کر کے آیا ہے، کین آپ نے بیعر درخواست کی ، آپ نے پھر جھی بیعت نہ لی۔ حضرت عثمان نے پھر درخواست کی تو آپ نے ہاتھ بھی بیعت نہ لی۔ حضرت عثمان نے تیسری مرتبہ پھر درخواست کی تو آپ نے ہاتھ بڑھادیا تو اس نے آپ کے ہاتھ بربیعت کر لی۔'' ®

چنانچہاس نے اپنے طرزعمل سے رجوع کرلیا اور اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف لوٹ آیا۔ اور اس کے متعلق امام ذہبی طرف لوٹ آیا۔ اور اس کے متعلق امام ذہبی فرماتے ہیں:

''اس نے نہ تو حدود سے تجاوز کیا اور نہ کوئی ایسا کام کیا جس پر گرفت کی جا

نوٹ=طبقات حنابلہ جلد دوم صفحہ:۱۶۵ پرشہرہ آ فاق محدث اور زاہد امام ابواسحاق ابراہیم بغدادی حربی میسیسیے عوالے سے درج ہے کہ انہوں نے حضرت معاویہ بن ابوسفیان فراہی کے جنتی ہونے پرمندرجہ ذیل احادیث اور آ ٹارسے استدلال فر ماہا کہ:

حضرت عرباض بن سار بدفر ماتے ہیں کہ انہوں نے حضرت رسول کریم منطق ایڈ کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ: ''اے اللہ! معاو یہ کو کتاب اور حساب سکھا دے اور اسے عذاب سے بحا۔''

اور حضرت رسول کریم طفی مینیا مستجاب الدعوات تھے جب حضرت معاویہ ڈٹاٹٹی عذاب سے نی کئے ہیں تو پھروہ جنت میں ہیں۔[مترجم] (طبقات حنابلہ جلد دوم ص ر۱۲۵)

• ابو داؤد كتاب الحدود باب الحكم من ارد: ٢٣٥٩

سکے اور یہ گورنر بڑا دریا دل اور عقلمندا نسان ثابت ہوا۔افریقہ میں جتنی بھی فتو حات ہوئیں وہ ساری کی ساری اسی کے ہاتھ پر ہوئیں۔[ رفایتیہ]

## تيسرے حاكم ،سعيد بن العاص اموى

یہ حضرت رسول کریم ملطی ایم کے برگزیدہ اور پسندیدہ صحابہ میں تھے۔ ان کے متعلق امام ذہبی محطی پیر فرماتے ہیں:

"كَانَ اَمِيرَا شَرِيُفًا جَوَّادًا مَمُدُوحًا حَلِيُمًا وَ قُورًا ذَا حَزُمٍ وَ عَقُلٍ يَصُلُحُ لِلُخَلَافَةِ " أَنَّ يَصُلُحُ لِلُخَلَافَةِ " أَنَّ اللَّهُ الْمُعَلِّعَةِ اللَّهُ الْمُعَلِّعَةِ اللَّهُ الْمُعَلِّعَةِ اللَّهُ الْمُعَلِّعَةِ اللَّهُ الْمُعَلِّعَةِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللِي الللْمُعِلَّلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللللْمُ الللْمُولِي اللللْمُولِي الللْمُعِلَّلِمُ اللللْمُعِلَّ الللْمُعِلَّ الْمُعَالِمُ اللْمُعِلَّ الللْمُعِلَّ الْمُعَلِّلُولِي الْمُعَلِّلْمُ اللْمُعِلِمُ الللْمُ اللَّالِمُ الللْمُعِلِمُ اللْمُعِلَمُ ال

'' کہ بیہ بڑاعزت داراور دریا دل، ہر دلعزیز ، برد بار ، باو قاراور مستقل مزاج اور عقلمندامیر تھا۔ اور خلافت کے لیے موز ول تھا۔' <sup>©</sup>

## چوتھے حاکم ،عبداللہ بن عامر بن کریز:

انہوں نے کسرائے ایران کے مقبوضات اور خراسان کو فتح کیا۔ بلکہ حضرت عثمان ؓ کے دور خلافت میں اس کے ہاتھ پر مملکت فارس کی فتح مکمل ہوئی اور انہوں نے سجستان اور کرمان وغیرہ علاقوں کو فتح کیا۔ ان کے متعلق امام ذہبی ؓ فرماتے ہیں:

سير اعلام النبلاء:٣/٥٤٣

عضرت رسول کریم صلی الله علیه وسلم نے انہیں اکرم العرب قرار دیا تھا حالانکہ یہ اس وقت نوسال کے بیچ تھے، یہ برٹ بے دریا دل اور فیاض انسان تھے، سائل کو خالی نہ لوٹائے اگر چہ قرض اٹھا کر دینا پڑتا، ان کی اسی روش کی وجہ سے ان پراسی ہزار دینار قرض چڑھ گیا، جوان کے بیٹے نے ان کی وفات کے بعدادا کیا، حضرت علی المرتضائی کی لخت جگر حضرت ام کلثوم نے حضرت عمر کی شہادت کے بعدان سے نکاح کی خواہش ظاہر کی اور ایک لا کھ درہم حق مہروصول بھی کرلیا تھا اور حضرت حسن بن علی ان کے ولی بننے پر تیار ہو گئے تھے، لیکن آپ نے حضرت حسین بن علی کی پاسداری کرتے ہوئے نکاح سے معذرت کرلی، کیونکہ ووائی اس بہن کا نکاح آپ عمراد سے کرنا چاہتے تھے الیہ آپ نے حق مہرکی رقم والیس نہ کی۔ (تاریخ اسلام امام ذہبی) [مترجم]

" كَانَ مِنُ كِبَارِ أُمَرَاءِ الْعَرَبِ وَ شُجُعَانِهِمُ وَ اَجُوَادِهِمُ" 
" كُانَ مِنُ كِبَارِ أُمَرَاءِ الْعَرَبِ وَ شُجُعَانِهِمُ وَ اَجُوَادِهِمُ"
" كه يعرب كي برث دولتمنداور دليرترين اورتني انسانوں ميں سے تھا۔"

يانچوين حاكم، وليرشبن عقبه:

امام عامر بن شراحبیل شعمی مطلطی کے پاس ، حبیب بن مسلمہ اور ان کے جہاد اور ان کی فتو حات کا تذکرہ ہونے لگا، تو انہوں نے فرمایا:

'' کاش کہتم ولیداوراس کےغزوات اورامارت کا دوریالیتے''

ولید بن عقبہ، پانچ سال تک کونے پرامیر رہے اور باوجود امیر ہونے کے ان کے گھر پر کوئی دروازہ نہ تھا، جس کا جی چاہتا وہ اس کے پاس جاتا اور گفتگو کرتا اور لوگ ان سے محبت کرتے تھے۔لیکن کوفہ والوں کی تلون مزاجی مشہور ہے۔ ولید بن عقبہ یردو چیزوں کا الزام لگایا جاتا ہے۔

پہلا الزام تو یہ ہے کہ مفسرین کے بقول اس کے متعلق اللہ تعالیٰ کا فرمان نازل ہوا ہے۔

﴿ يَانَّهُا الَّذِيُنَ آمَنُوْ النَّ جَاءَكُمُ فَاسِقٌ بِنَبَأَ فَتَبَيَّنُوْ النَّ تُصِيبُوُ اقَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصُبِحُو اعَلَىٰ مَا فَعَلْتُمُ نَادِمِينَ ﴾ [الححرات: ٦]

''اے ایمان والو! اگر کوئی فاسق تمہارے پاس کسی قتم کی خبر لائے تو اس کی تحقیق کرلیا کرو، ایبانہ ہو کہ تم کسی قوم کو بغیر تحقیق کے (غلط قبی میں) نقصان

■ سيرا علام النبلاء ٢١/٣

نوٹ = حضرت عبداللہ بن عامر باپ کی طرف سے اموی اور ماں کی طرف سے ہائمی تھے، جب یہ پیدا ہوئے تھے تو انہیں حضرت رسول کریم میں ڈال دیا ، یہ فیصل حضرت رسول کریم میں ڈال دیا ، یہ فیصل حضرت رسول کریم میں ڈال دیا ، یہ فیصل حضرت رسول کرنے لگے ، آپ نے فر مایا: 'اے امویو! تمہارا سر پچتمہاری بنسبت ہم سے زیادہ مشابہ ہے اور میں امید کرتا ہوں کہ اسے سرائی نصیب ہوگئ ۔ بیصائی بڑا بہا دراور تخی انسان تھا، ایک دفعہ ایک سائل نے ان سے دوائی کے طور پر چند روز کے لیے گائے کا دودھ مانگا ، تو انہوں نے اسے سات سوگائیں ہمبہ کردی تھیں ۔ [اصابہ۔منہاح القاصدین] (مترجم)

پہنچا بلیٹھو، پھرتم اپنے کیے پر پچھتانے بیٹھ جاؤ۔''

تفاسیر میں یہ بات بڑی مشہور ہے کہ یہ آیت اس وقت نازل ہوئی جب حضرت نبی کریم مستی آیت ولید بن عقبہ کو بنی مصطلق کے صدقات وصول کرنے کے مستر وانہ کیا۔ جب بیان کی طرف گیا تو انہیں اپنی طرف آتے ہوئے دیکھ کر ڈرگیا اور حضرت نبی کریم مستی آئے کی طرف لوٹ آیا اور کہنے لگا اے اللہ کے رسول :

وہ تو میرے قبل کے ارادے سے آرہے تھے۔ چنانچہ آپ طبیع آبر ہے عضبناک ہوئے اور خالد بن ولید کوان کی طرف بھیجنا چاہا، یا بھیج بھی دیا۔ بعدازاں آپ طبیع آپ کو خبروں کی تحقیق اور چھان بین کر لینے کا تھم دیا گیا تواس سلسلے میں اللہ کا فرمان نازل ہوا:

'' کہ اے ایمان والوا گرکوئی فاسق تمہارے پاس کسی قسم کی خبر لائے تو اس کی تحقیق کرلیا کرو، ایسانہ ہو کہ تم کسی قوم کو بغیر تحقیق کیے نقصان پہنچا بیٹھو پھرتم اپنے کے سر بچھتانے بیٹھ جاؤ۔''

جب صحابہ نے چھان بین کی تو انہوں نے کہا:'' ہم لڑنے کے لیے نہیں بلکہ صدقات لے کرآئے تھے کیونکہ نبی کریم طفی آیا کا نمائندہ لیٹ ہو گیا تھا۔

دوسراالزام به تھا کہ وہ نشے کی حالت میں فجر کی نماز پڑھا تا تھا۔ایک مرتبہ اس نے فجر کی چاررکعات پڑھا کرسلام پھیرااورکہا،اور پڑھاؤں؟

انہوں نے اس سے کہا کہتم تواتنے دنوں سے زیادہ پڑھارہے ہو، پھرلوگ حضرت عثمان کی طرف گئے اوران کی شکایت کی ،تو حضرت عثمان نے ان کوشراب نوشی کی حدلگائی۔ ® مقصد یہ ہے کہ ولید بن عقبہ پر دوالزام لگائے گئے ۔ پہلا الزام تو مفسرین کے ہاں مشہور ہے اور مسندا حمد میں حسن سند سے مروی بھی ہے کہ یہ آ بت ولید بن عقبہ کے قصے میں نازل ہوئی۔ © لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ ولید ہی فاسق عقبہ کے قصے میں نازل ہوئی۔ © لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ ولید ہی فاسق

<sup>•</sup> مسلم كتاب الحدود نمبر ٣٨،

<sup>2</sup> احمد:٤/٩٧٢

ہو۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے تمام مومنوں کوعام حکم دیا ہے کہ وہ خبر لانے والے کی تحقیق کر لیا کریں (نہ خاص ولید بن عقبہ کی خبر کی)

> اورا گراللہ نے انہیں فاسق کہا تھا تو کیاوہ ساری عمر فاسق رہا؟ اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ يَرُمُونَ الْمُحُصَنَٰتِ ثُمَّ لَمُ يَأْتُوا بِاَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجُلِدُوهُمُ ثَمَانِيْنَ جَلَدَةً وَ الْمُحُصَنَٰتِ ثُمَّ لَمُ يَأْتُوا بِاَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ وَ الْمُلِكُ هُمُ ثَمَانِيْنَ جَلَدَةً وَ الْمُلِكِ اللهُمُ شَهَادَةً اَبَدًا وَ الْوَلْئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [النور:٤]

''اور جولوگ پا کدامن عور تول پرتهمت لگائیں پھر (اس الزام کی صدافت پر)
عیار گواہ پیش نہ کریں تو انہیں اسی (۸۰) در سے لگائے جائیں ۔اور آئندہ بھی
ان کی کوئی گواہی قبول نہ کرو۔ یہی لوگ دراصل فاسق ہیں۔'' پھر فر مایا:
﴿ إِلَّا الَّذِیۡنَ تَابُوۡا مِنُ بَعُدِ ذٰلِکَ وَاصۡلَحُوۡا فَاِنَّ اللّٰهَ غَفُوۡدٌ رَّحِیْمٌ ﴾
''مگر وہ لوگ بعد ازیں تو بہ کرلیں اور اصلاح کا رویہ اختیار کرلیں تو یقیناً الله معاف کرنے والا جے۔''

، اگرہم فرض کرلیں کہ بیآیت ولید بن عقبہ کے بارے میں ہی نازل ہوئی تھی تو کیااس کی تو بہ کا دروازہ بند ہو گیا؟ جبکہ اس کی زندگی قابل رشک تھی۔

ر ہاشراب نوشی کا معاملہ! تو پہلی بات یہ ہے کہ اس کاعلم اللہ کے پاس ہے تاہم صحیح حدیث کی تکذیب بھی نہیں کرتے کیونکہ انہیں شراب نوشی کی حدضر ورلگائی گئی جیسے کہ بخاری ومسلم میں منقول ہے لیکن کیا اس کے متعلق یہ بات ثابت ہے کہ اس نے شراب بی تھی ؟ یہا یک الگ بحث ہے۔

(ان کوحدلگانے کا واقعہ اس طرح ہے) کہ جب ولید بن عقبہ کو فے کے گورنر تھے تو دو کو فی ، کوفہ سے نکل کر مدینہ منورہ میں حضرت عثمان کے پاس آئے اور ان کے سامنے یہ بات کہی کہ ہم نے ولید بن عقبہ کو نشے کی حالت میں نماز فجر پڑھاتے دیکھا ہے۔

ایک نے کہا کہ:'' میں نے اسے نشے میں دیکھا۔''اور دوسرے نے کہا:'' میں نے اسے قے کرتے دیکھا۔''

حضرت عثمان نے فرمایا: "اس نے قے کی ہے توشراب پینے کے بعد ہی کی ہے۔"
اس موقعہ پر حضرت علی المرتضی اور حضرت حسن بن علی اور عبد اللہ بن جعفر رشی اللہ بھی موجود تھے، تو حضرت عثمان نے ولید بن عقبہ کو حدلگوائی اور پھر کوفہ کی گورنری سے معزول کردیا۔

لیکن پچھاہل علم نے ان گواہوں کی گواہی مشکوک قرار دی ہے۔ حدوالا واقعہ توضیح ہے کیونکہ وہ توضیح بخاری اورضیح مسلم میں موجود ہے۔ لیکن کیا دونوں کوفی گواہ سیچ تھے یانہیں؟ جوکوئی اس مسلہ پرسیر حاصل بحث پڑھنا چا ہتا ہے اسے محبّ الدین الخطیب کے حاشیے والی کتاب العواصم من القواصم کا مطالعہ کرنا چا ہیے۔ کیونکہ انہوں نے ان کوفی گواہوں پر جرح کی ہے اور ثابت کیا ہے کہ وہ کوفی ثقہ گواہ نہیں تھے (بلکہ محض سازشی تھے۔) ®

اگران کی گواہی بچی بھی ہوتو حضرت عثمان پر کوئی گرفت نہیں ،ان کے سامنے شراب نوشی کی گواہی پیش ہوئی تو انہوں نے اسے حدلگوا کرمعزول کردیا ، کیا حضرت عثمان نے غلطی کی ؟ نہیں ، بلکہ عین انصاف کیا۔

عثمان نے غلطی نہیں کی بلکہ بیتوان کی خوبی ہے کہ انہوں نے اپنے قریبی رشتہ داروں کو حدلگوائی اور کوئی قرابت داری آڑے نہ آئی اور اسے معزول بھی کر دیا۔ اور کیا ولید بن عقبہ معصوم تھا؟

ہم ابتداء میں ذکر کر چکے ہیں کہ ہم اصحاب رسول منظیمین کی عصمت دری کے قائل نہیں۔ اور پھر حضرت عمر خلائی کے دور میں بھی ایک صحابی حضرت قدامہ بن مظعون نے اللہ تبارک وتعالیٰ کے اس فر مان کو جواز بنا کرشراب نوشی کرلی۔

العواصم من القواصم: ۱۰۸-۱۰۷

كهاس نے فرمایا ہے:

﴿ لَيُسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِيُمَا طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّقَوُا وَ آمَنُوا وَ مَمْنُوا وَ مَامُوا وَ مَمْنُوا وَ مَمْنُوا وَ مَمْنُوا وَ مَمْنُوا وَ مَمْنُوا وَ مَمْنُوا وَ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحُسِنِينَ ۞ [المائدة:٩٣]

'' کہان لوگوں پر جوامیان لائے اورانہوں نے نیک عمل کیے، ان کے کھانے پینے پر کوئی گناہ نہیں جبکہ وہ ڈرتے رہیں اورامیان رکھیں اور نیک عمل کریں پھر بھی ڈرتے رہیں اورا چھے کام کریں اوراللہ اچھے کام کریں اوراللہ اچھے کام کریں اوراللہ اچھے کام کرنے والوں کو پیند کرتا ہے۔''

تو حضرت عمر خالٹیئ نے ان کو درست مطلب سمجھایا، پھر آنھیں معزول کر دیا اور ولید
بن عقبہ کے معزول کرنے سے حضرت عثان زلٹیئ کی فضیلت ثابت ہوئی کیونکہ انہوں نے
اپنی قریبی کی غلطی پر گرفت کی اوراسے گورنری سے معزول کر دیا اوراس پر حدنا فذکر دی۔

یہ تھے حضرت عثمان زلٹیئ کے گورنر، ان میں سے صرف اسلیے ولید بن عقبہ
ہیں جن پر انگشت نمائی ہوتو ہو، حضرت عثمان پر نہیں ہوسکتی، اگر کوئی قابل اعتراض
بات ہے تو اس کا ولید بن عقبہ ذرمہ دار ہے نہ کہ حضرت عثمان ر زلیٹیئ

### ﴿ • • • د وسرااعتراض • • • ﴾

کہ انہوں نے حضرت ابوذ رغفاری ڈھاٹیئہ کور بذہ کی طرف جلا وطن کردیا تھا۔
اس سلسلے میں سیف بن عمر کے حوالے سے تاریخ طبری وغیرہ میں جو کچھ
بیان ہواہے وہ یہ ہے، کہ حضرت امیر معاویہ ڈھاٹیئہ اور حضرت ابوذ ر ڈھاٹیئہ کے درمیان
اختلاف سا ہو گیا، تو حضرت معاویہ نے حضرت عثان کی طرف پیغام بھیجا کہ حضرت
ابوذر ٹے لوگوں کوہم سے بدطن کرنا شروع کردیا ہے، تو انہوں نے جوابا پیغام بھیج دو، تو حضرت ابوذر کو حضرت عثان کی طرف بھیج دیا گیا۔

چنانچة سے انہیں ملامت کی تووہ ربذہ کی طرف نکل گئے۔

یہ ہے سیف بن عمر (متہم بالکذب اور متروک راوی) کی روایت ۔لیکن ہمارے پاس اس قضیہ کے متعلق اس سے زیادہ متند اور صحیح روایات ہیں۔جنہیں امام بخاریؓ نے اپنی صحیح میں روایت کیا ہے۔ چنانچہ انہوں نے حضرت زید بن وصب سے بیان کیا ہے:

''میں ربذہ سے گذراتو وہاں مجھے ابو ذر ملے، میں نے ان سے کہا: ''کہ آپ یہاں کیوں رہتے ہیں؟ انہوں نے بتایا کہ میں شام میں تھا کہ میرا، حضرت معاویہ ڈالٹیئ سے، ان لوگوں کے متعلق جھڑا ہوگیا، جوسونے چاندی کوجمع کر کے رکھ لیتے ہیں۔ حضرت معاویہ ڈالٹیئ کہتے تھے یہ اہل کتاب کے بارے میں نازل ہوئی ہے اور میں کہتا تھا کہ یہ ہمارے متعلق بھی نازل ہوئی ہے اور ان کے متعلق بھی، اور اس مسئلے میں میرے اور ان کے درمیان بحث طول پکڑنے گی، تو انہوں نے حضرت اس مسئلے میں میری شکایت کردی، کہ یہ اس طرح کے مسائل میں بحث کرتے ہیں اور لوگوں کو جھڑ کاتے ہیں۔ ©

توامیرالمومنین نے مجھے خطالکھ کرمدینہ منورہ چلے آنے کا حکم دے دیا۔ تومیں مدینے آگیا، چنانچہ لوگ مجھے پہلے کبھی نہ دیکھا ہو۔ چنانچہ میں نے اس بات کا حضرت عثمان سے تذکرہ کیا تو آپ نے فرمایا:

۵ تاریخ طبری ۳۳۵/۳،

سب جانتے ہیں کہ اس مسئلے میں حضرت ابو ذرکا نظریہ یہ تھا کہ انسان اپنی ضرورت سے زیادہ اپنے پاس پچھنہ رکھے ، جبکہ صحابہ کرام کی اکثریت اس نظریے کے خلاف تھی اور آج کل اس مسئلہ پرتقریباً اجماع ہوگیا ہے کہ انسان زکو ۃ اداکر کے یہ چیزیں اپنے پاس رکھ سکتا ہے، اس لیے امام بخاری نے ایک باب قائم کیا ہے کہ جس چیز کی ذکو ۃ اداکر کے یہ چیزیں اپنے پاس رکھ سکتا ہے، اس کے تحت یہ صدیث ذکر کی ہے نیز حضرت عبداللہ بن عمر اور دیگر صحابہ کرام کا بھی یہی مذہب ہے ، لیکن ابو ذر کہتے تھے کہ خواہ زکو ۃ اداکر دی جائے پھر بھی ضرورت سے دیگر صحابہ کرام کا بھی یہی مذہب ہے ، لیکن ابو ذر کہتے تھے کہ خواہ ذکو ۃ اداکر دی جائے پھر بھی ضرورت سے زائد سونا جاندی دیکھتے۔

''اگرآپ چا ہیں تو یہاں سے منتقل ہوجا 'ئیں تو میں یہاں قریب ہی رہنے لگا ہوں اس وجہ سے میں یہاں تھہرا ہوا ہوں۔اورا گروہ مجھ پر حبثی کو بھی امیر بنادیں تو میں اس کی بات سنوں گا اورا طاعت کروں گا۔'' <sup>®</sup>

(اس متنداور سیح روایت سے معلوم ہوا کہ) حضرت عثمان خوالٹیئو نے حضرت ابوذ رکور بذہ کی طرف جلا وطن نہیں کیا تھا اور نہ ہی حضرت معاویہ نے انہیں شام سے بعزت کرکے مدینہ بھجوایا (ان کے متعلق اس طرح کی کہانیاں) سفید جھوٹ بیں [ میخ النیم اس طرح کی کہانیاں) سفید جھوٹ بیں [ میخ النیم اس طرح کی کہانیاں) سفید جھوٹ بیں [ میخ النیم اس طرح کی کہانیاں) سفید جھوٹ بیں النیم النیم کے دینہ بھا حضرت ابوذر رضائی کا قصہ (لیکن کذاب راویوں نے اسے رائی سے یہاڑ بنادیا)

بلکہ (شہرۂ آ فاق محدث اور مؤرخ ) ابن سعد نے اس قصے کو جید سند کے ساتھ روایت کیا ہے، کہ جب وہ ربذہ کی طرف نکلے تو فر مایا:

میں نے حضرت رسول کریم کھنے علیم کو پیفر ماتے ہوئے سنا:

'' کہ جب آبادی سلع (پہاڑ) تک پینی جائے تو یہاں سے نکل جانا '''' اس بنا پران کا (مدینہ سے ) نکلنا گویا نبی کریم طبیع آئے کے حکم کی بنا پر تھا

اورآ تخضرت طلط اللهاية اسے بير بھی مروی ہے کہ:

'' کہ اللہ ابوذر پررحم فرمائے وہ تن تنہا چلے گا اور تن تنہا ہی مرے گا اور تن تنہا ہی مرے گا اور تن تنہا ہی اللہ عنه و ارضاہ

# ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ نَيسر العَتر اصْ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ مروان کوافریقه کے مال غنیمت سے پانچواں حصه

- ۱٤٠٦: صحیح بخاری کتاب الز کوة حدیث:۱٤٠٦
  - 🛭 طبقات ابن سعد ۲۲٦/٤
- حاکم: ۳/۰ و صححه گرذهبی نے اسے مرسل کہا ہے۔ نیز کہا کہاس کی سند میں ایک انتہائی ضعیف راوی
   "برید بن سفیان" ہے۔

جبکہ بیسفید جھوٹ ہے۔حضرت عثمان سے ایسا کرنا ثابت نہیں کیا جا سکا۔سید قطب (شہید) مصری نے بھی سبائیوں کے کوڑے کرکٹ سے ایسی مکذوبہ اور بے سندروایات اکٹھی کر کے،اس بہتان کو پیج ثابت کرنے کی کوشش کی کیکن جھوٹ کے پاؤں کہاں؟ (مترجم)

# ﴿ • • • چوتھااعتراض • • • • قران مجید کے نسخوں کوجلانا

(اس کی حقیقت میہ ہے کہ) حضرت حذیفہ بن یمان والٹی نے حضرت امیر المومنین عثان والٹی کی خدمت میں میہ بات پہنچائی کہ لوگ قرآن ( کی مجوزہ قرآت کے معاملے) میں تفرقہ بندی کا شکار ہو کرآ پس میں شدیدا ختلاف کرنے گئے ہیں اور نوبت یہاں تک پہنچ چکی ہے کہ ان پر قرآن سے کفر کا اندیشہ ہونے لگا ہے اور انہوں نے امیر المومنین عثمان وٹائی سے مطالبہ کیا کہ لوگوں کوقرآن کی ایک قرآت پر اکٹھا کیا جائے اور قرآن کو دوسری مرتبہ جمع کیا جائے۔ 

اکٹھا کیا جائے اور قرآن کو دوسری مرتبہ جمع کیا جائے۔ 

السلم کے اور قرآن کو دوسری مرتبہ جمع کیا جائے۔ 

السلم کی ایک کو دوسری مرتبہ جمع کیا جائے۔ 

السلم کی ایک کو دوسری مرتبہ جمع کیا جائے۔

چنانچ حضرت عثمان خالئی نے دوسری مرتب قرآن جمع کرنے کا حکم دیا ہے اس حضرت عثمان خالئی نے جن نسخوں کو جلانے کا حکم دیا تھا ان میں کچھ آیات منسوخ التلاوة بھی تھی، جنہیں چند صحابہ کرام نے باقی رہنے دیا تھا، اور پھروہ نسخے اس ترتیب کے خلاف تھے، جو آخری مرتبہ حضرت جبرائیل نے حضرت نبی کریم طفی آئی کے سامنے پیش کی تھی، اور بعض نسخوں میں چند صحابہ کرام کی اپنی تفسیریں شامل تھیں، اس لیے انہوں نے ان نسخوں کو جلا دینے کا حکم دے دیا اور ایک مصحف شریف کھے وایا اور اس میں (تمام) قرأتیں ہیں اور آنحضرت طفی آئی ہے۔ مصحف شریف کھے وایا اور اس میں (تمام) قرأتیں ہیں اور آنحضرت طفی آئی ہے۔ ثابت شدہ کسی قرأت کو لغوقر ارنہیں دیا۔

ا ما م ابن العربی مالکی ﷺ ایک مصحف کے سواباتی مصاحف کو جلانے اور ایک اس نسخے پرلوگوں کو جمع کرنے کے متعلق ،فر ماتے ہیں:

<sup>●</sup> صحیح بخاری کتاب فضائل القرآن ،باب جمع القرآن: ۹۸۷ ٤

کہ بیان کی عظیم ترین نیکی اور بہت بڑی خوبی ہے کیونکہ انہوں نے اختلاف کی جڑختم کردی اور اللہ نے آپ کے ہاتھ سے قرآن کی حفاظت کی ۔ <sup>®</sup>
مگر(دیکھنے) انہوں نے حضرت عثان ڈاٹٹیڈ کی اس عظیم نیکی اور خوبی کو اس طرح) آپ کی غلطی اور جرم گھہرایا ہے! (کسی نے بچ کہا ہے)
و عَیْنُ الرِّضَا عَنُ کُلِّ عَیْبٍ کَلِیْلَٰہؓ
کُمَا أَنَّ عَیْنَ السُّخُطِ تُبُدِی الْمَسَاوِیاً
کُمَا أَنَّ عَیْنَ السُّخُطِ تُبُدِی الْمَسَاوِیاً
برایاں اچھالتی ہے (اور اچھائیوں پر پردہ ڈالتی ہے)۔''

## ه ١٠٠٠ يا نجوال اعتراض ٥٠٠٠ 🎚

وہ کہتے تھے کہ:'' کہ آپ نے حضرت عبداللہ بن مسعود کو اتنا مارا کہ ان کی انتر یاں پھٹ گئیں اور حضرت عمار بن یا سرکوا تنا مارا کہ ان کی پیلیاں ٹوٹ گئیں۔''
اور یہ بھی سفید جھوٹ ہے ، اگر ان کی انتر یاں پھٹ جا تیں تو وہ زندہ نہ رہتے۔ حضرت عثمان پر یہ اعتراض محض کذب و بہتان ہے۔[ رفایتئی ]۔خلاصہ اس بحث کا یہ ہے کہ انہیں پٹینا محض باطل دعویٰ ہے ، جو ثابت نہیں ہوسکا۔

### ه وه وجيم اعتراض و وه

العواصم من القواصم: ٨٠

 <sup>◄</sup> البخارى = كتاب المساقات ،باب لا حمى الا لله و لرسوله الحديث:: / ٢٣٧٠

حضرت عمر ڈٹائیڈ نے صدقہ کے اونٹوں کے لیے چراگاہ مخصوص کی اوران کے لیے خاص علاقہ مقرر کردیا، تا کہ اس میں صرف صدقہ کے اونٹ چریں اور جب وہ موٹے تازے ہوجائیں تولوگوں کے کام آسکیں۔ جب حضرت عثمان کے دور میں صدقات بڑھ گئے تو انہوں نے اس مناسبت سے چراگاہ کو بھی وسیع کردیا۔ تو مفسدین نے ان برنکتہ چینی شروع کردی اور یہاں تک کہہڈ الاکہ:

'' یہ جوتو نے چرا گاہ کو وسیع کیا ہے اس کا تخصے اللہ نے حکم دیا ہے یا تو اللہ پر افتر ابا ندھتا ہے؟۔''

حضرت عثمان خالتُد، نے جواب دیا:

'' مجھ سے پہلے حضرت عمر خلائی نے صدقہ کے اونٹوں کے لیے قطعہ زمین مخصوص کیا ۔ جب میں خلیفہ بنا تو صدقہ کے اونٹ بڑھ گئے ، اس لیے میں نے چراگاہ وسیع کردی۔''

امام احمد عرالتنا پینے اس روایت کو میچ سند کے ساتھ فضائل صحابہ میں بیان کیا ہے۔' <sup>®</sup>

ه وه وساتوال اعتراض و وه ه

وہ کہتے تھے کہ:''انھوں نے سفر میں پوری نماز پڑھی۔''

(اس میں کوئی شک نہیں) کہ حضرت نبی کریم طبیعی نے سفر میں دور کعتیں پڑھیں اور حضرت ابو بکر نے بھی سفر میں دور کعتیں پڑھیں اور حضرت ابو بکر نے بھی سفر میں دور کعتیں پڑھیں اور حضرت عثمان نے بھی اپنی خلافت کی ابتداء میں دور کعتیں پڑھیں۔ پھر آپ نے بوری پڑھنی شروع کردی۔

پہلی بات تو یہ ہے کہ یہ فقہی واجتہا دی مسلہ ہے،اس میں حضرت عثمان ؓ نے اجتہا دکیالیکن خطا ہو گئ تو کیا ہوا؟ جب اس اجتہا دمیں ان سے غلطی ہو گئ تو کیا پیہ خطا

۷٦٥: مديث نمبر : ٧٦٥

ان کے خون کو حلال کرسکتی ہے؟ اور پھرانبیاء کرام علیہم السلام کے علاوہ معصوم کون ہے؟ پھراہل علم کے علاوہ معصوم کون ہے؟ پھراہل علم کے درمیان اس مسکلہ پراختلاف بھی ہے بہت سے اہل علم کہتے ہیں کہ نماز قصر مستحب سنت ہے۔' ®

حضرت عثمان نے صرف یہی کیا تھا کہ انہوں نے مستحب عمل کو چھوڑ دیا اور جواز پرعمل کر لیایا انہوں نے رخصت چھوڑ دی اور عز میت کو اپنالیا۔ رہی میہ بات کہ انہوں نے یوری نماز کیوں پڑھی؟

اس کا جواب میردیا گیاہے کہ آپ نے ایسا دو وجو ہات میں سے کسی ایک وجہ سے کیا۔

- 1۔ کیونکہ انہوں نے مکہ میں شادی کرلی تھی اور وہ سمجھتے تھے کہ وہ اپنے شہر مکہ میں ہیں اس لیے وہاں پوری نمازادا کی۔
- 2- وہ اس بات سے ڈرگئے ہوں کہ (جج کے موقع پر آئے ہوئے) دیباتی لوگ غلط نہی میں مبتلا ہوجا کیں گے اور وہ اپنے ملکوں میں جاکر (ہمیشہ) قصر پڑھنا شروع کر دیں۔ لہذا آپ رہائٹۂ نے اس لیے نماز پوری پڑھی کہ ان کو آگاہ کرسکیں کہ اصلاً نماز کی چارر کعتیں ہیں۔ تا ہم اس کا اصل سبب اللہ تبارک و تعالی کو معلوم ہے۔

جب سیدہ عائشہ طاہرہ والتی اللہ عائشہ طاہرہ والتی ہے۔ حضرت عروہ بن زبیر سے اس کا سب یو چھا تو آیٹ نے فر مایا:

کہ انہوں نے حضرت عثمان خلائیۂ کی طرح تأ ویل کر لی تھی ۔مقصدیہ ہے کہ حضرت عثمان نے تاویل کی تھی ۔ ©

• ما لک، شافعی، اوزاعی، احمد کا بھی مذہب ہے، معنبی ابن قدامه ۲/۵ ٥

حضرت ابوعبدالله جعفر الصادق ہے کلینی کی کتاب الکافی میں روایت ہے کہ حرمین میں پوری نماز پڑھنا افضل ہے: ۵۲۴/۴

''اورا حدکے دن فرار ہوگئے تھے اور بیعت رضوان میں حاضر نہ ہوئے تھے۔''
صحیح بخاری میں حضرت عثمان بن موہب رفائیڈ سے مروی ہے کہ:''ایک مصری
باشندہ (ہمارے پاس آیا اور پوچھنے لگا:''تم کون سے قبیلہ سے ہو؟''ان لوگوں نے
کہا:'' قریش سے ۔''وہ کہنے لگا:''تم میں وہ بزرگ آ دمی کون صاحب ہیں؟''
لوگوں نے کہا:'' حضرت عبداللہ بن عمر'' تو وہ ان کے پاس آیا اور کہنے لگا:''اے عبد
اللہ بن عمر میں آپ سے ایک بات پوچھنا جا ہتا ہوں وہ مجھے بتا دیجئے۔

- 1- كياآب جانة بين كه عثان احد كه دن فرار موئ تهي؟ فرمايا: "بإن"
- 2- کیا آپ جانتے ہیں کہوہ جنگ بدر سے بھی غائب تھے؟ فرمایا:''ہاں''
- 3۔ آپ یہ بھی جانتے ہیں کہ وہ بیعت رضوان سے بھی غائب تھے؟''فر مایا:''ہاں' مصری کہنے لگا:'' اللہ اکبر ، (یعنی اس کے خیال میں حق واضح ہو گیا) ، تو حضرت عبد اللہ بن عمر فران ہانے اسے کہا:'' آؤ میں تہہیں ان کی وجو ہات بیان کرتا ہوں۔''

احدے دن ان کا فرار ہونا: تو میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے ان کومعاف کردیا تھا اور ان کی بخشش کا اعلان کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوُا مِنْكُمْ يَوُمُ الْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اِسْتَزَلَّهُمُ الشَّيُطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا وَ لَقَدُ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمُ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ ۞ ﴿ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا وَ لَقَدُ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمُ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ ۞ ﴿ مِنْ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَا عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللهُ عَلَيْكُمُ الل

بدر کے دن، ان کا غائب ہونا: اس کی وجہ یہ بنی کہ ان کے نکاح میں حضرت نبی کریم طفع آپ طفع آپ مونا: اس کی وجہ یہ بنی کہ ان کے نکاح میں حضرت نبی کریم طفع آپ طفع آپ کے گا جو بدر میں شامل ہوا اور اس کے برابر مال غنیمت بھی ( بنابریں وہ جنگ بدر میں شریک نہ ہوسکے اور آپ طفع آپ نے انہیں جنگ بدر سے ان کے حصہ کا مال غنیمت بھی دیا تھا)

باقی رہاان کا بیعت رضوان سے غائب رہنا: اگر مکہ والوں کی نگاہوں میں حضرت عثمان سے بڑھ کرکوئی معزز ہوتا تو آپ طلط آئے ان کی بجائے اسے بھیج دینا نو جنان پر جفرت نبی کریم طلط آئے آئے انہیں بھیج دیا اور بیعت رضوان ،حضرت عثمان کے مکہ جانے کے بعد منعقد ہوئی تھی۔اس وجہ سے حضرت نبی کریم طلط آئے آئے انہیں اس وجہ سے حضرت نبی کریم طلط آئے آئے انہیں اس وجہ سے حضرت نبی کریم طلط آئے آئے انہیں فرمایا: 'یہ بیعت عثمان کی ہے۔(اتنا کچھ بتانے کے بعد)

حضرت عبدالله بن عمر نے فر مایا: پیرجوا بات بھی اپنے ساتھ لیتا جا۔ ②

ه المارهوال اعتراض • • • الله المارهوال اعتراض • • • الله المارهوال المارهوال المارهوال الماره المار

وہ کہتے تھے کہ: آپ نے عبیداللّٰہ بن عمر رخالیّٰئیُر کو ہرمزان کے بدلے میں قتل کیوں نہ کیا؟۔

کتب تاریخ میں مشہور ہے کہ جب ابولؤ لومجوسی نے حضرت عمر خالٹیئۂ کوننجر مارکرخاک و خون میں تڑیا دیا تو لوگوں نے اس پر گاؤن نماایک کپڑا بھینک دیا تواس نے (اپنے آپ کوگرفتار

- حضرت رسول کریم منظن آیا نے حضرت عثمان کو مکہ والوں کی طرف اس لیے بھیجا تھا کہ وہ انہیں بتادیں کہ حضرت رسول مقبول منظن آیا عمرہ ادا کرنے آئے ہیں اور ان کے جانے کے بعد بیعت رضوان ہوگئی ، بلکہ سیرت کی کتابوں میں مشہور ہے کہ یہ بیعت حضرت عثمان کا انقام لینے کے لیے منعقد ہوئی تھی کیونکہ آپ کوافواہ ملی تھی کہ عثمان شہید کردیئے گئے ہیں، تو آپ نے ان کا بدلہ لینے کے لیے اپنے صحابہ سے بیعت کی لیکن میمض افواہ تھی۔
  - € صحیح بخاری کتاب فضائل الصحابه باب مناقب عثمان:۳٦٩۸

ہوتاد کھے کر) خورکشی کرلی۔ © جب ضبح ہوئی تو عبیداللہ بن عمر نے مجوسی سے مسلمان بننے والے شخص ہر مزان کو آل کر دیا۔ جب اس سے سبب بوچھا گیا تو اس نے جواب دیا:

کہ امیر المومنین کے قبل سے تین دن پہلے یہ ابولؤ لومجوسی کے ساتھ تھا © اور اس وقت ابولؤ لؤ مجوسی کے ساتھ تھا ۔ چنا نچہ اس وقت ابولؤ لؤ کے پاس وہی خنجر تھا جس سے اس نے حضرت عمر کو قبل کیا تھا۔ چنا نچہ عبید اللہ بن عمر نے سیمجھ کر کہ ہر مزان بھی اس جرم میں ابولؤ لو کے ساتھ شریک ہے ، اسے جا کر قبل کر دیا۔

چنانچے عبید اللہ بن عمر کو حضرت سعد بن ابی وقاص کے گھر قید کردیا گیا اور حضرت عثمان نے اصحاب رسول طلط عَلَیْ کواکٹھا کر کے ان کی رائے گی۔

ان میں سے کسی نے کہا:'' قصاصاً قتل کر دینا جا ہیے کیونکہ اس نے مسلمان کو قتل کر دیا ہے۔

کسی نے کہا: دودن قبل حضرت عمر قبل ہو گئے اب ہم ان کے بیٹے کوتل کر دیں تو آل خطاب پر کیا گذرے گی؟

سی نے کہا: ''کماس نے تا ویلاً قتل کیا ہے ( یعنی اپنے باپ کا شریک قاتل سمجھ کر ) یہاں ہر مزان کے بدلے عبیداللہ کوئل نہ کرنے کی تین توجیہات سامنے آئیں:

> پہل توجیہ: پہل توجیہ:

عبد الرحمٰن بن ابو بکرصدیق کے مشاہدے کے مطابق حضرت عمر کے آل میں ہر مزان ، ابولؤ لو کا معاون ،اس بنا پروہ قبل کا مستحق تھا۔ جیسے کہ بخاری شریف میں حضرت عمر خلائی کا فرمان درج ہے کہ اگر صنعاء کے تمام باشندے کسی آ دمی کے قبل میں شریک ہوں تو میں سب کوقتل کر دول گا۔ ®

<sup>•</sup> صحیح بخاری کتاب فضائل صحابه باب قصة البیعة نمبر: ۳۷۰۰

سیف بن عمر کذاب کے حوالے سے طبری میں مذکور ہے کہ عبدالرحمٰن بن ابو بکرنے ان کودیکھا تھا اور عبیداللہ کواس کی خبر دی تھی۔ طبری ۳۰۳۳

<sup>3</sup> صحیح بخاری کتاب الدیات: ٦٨٩٦

#### دوسری توجیه:

یہ کہ حضرت نبی کریم طفی آنے بھی حضرت اسامہ بن زید کو ایک ایسے آدمی کے قتل کرنے کے پاداش میں قتل نہ کیا تھا، جس نے بہت سے مسلمانوں کو قتل کرنے کے بعد اپنے بچاؤ کے لیے درخت کی پناہ کی اور لا اللہ الا اللہ پڑھنا شروع کردیا تھا۔ البتہ آپ طفی آنے اسامہ بن زید کو بلا کریہ بات ضرور کہی کہ تو نے اسے لا اللہ الا اللہ کہنے کے بعد قتل کیا ہے؟

اسامہ نے جواب دیا: اس نے تلوار کے خوف سے کلمہ پڑھاتھا۔ آپ نے فرمایا: کیا تو نے اس کا دل چیر کر دیکھے لیا تھا؟ چنانچہ آپ مشکیلیا مسلسل بد کہتے رہے کہ تو نے لاالہ الااللہ کے اقرار کے بعد قتل کر دیا؟۔

اسامہ کہتے ہیں کہ میں آرز وکرنے لگا، کاش کہ میں آج ہی مسلمان ہوا ہوتا۔ <sup>©</sup>
الغرض حضرت نبی کریم طشے کی نے حضرت اسامہ پراس لیے حد قائم نہ کی کہوہ متأول تھے۔ متأول تھے۔اسی بنا پر حضرت عثمان نے بھی عبیداللّٰہ پر حد قائم نہ کی کیونکہوہ متأول تھے۔ تبریز ہیں۔

#### تيسري توجيه:

یہ کہ ہرمزان کا سر پرست کوئی نہ تھا اور جس مقتول کا کوئی سر پرست نہ بنے اس کا سر پرست حکومت کا سر براہ ہوتا ہے، لہذا وہ قصاص سے دستبردار ہو گئے اور دیت اداکر دی اور یہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ اس کا ایک بیٹا تھا جس کا نام قافہ اور وہ دعویٰ قصاص سے دسبتر دار ہوگیا تھا۔ ©

لیکن اس کی سند صحیح نہیں البتہ یہ بات تاریخ میں مشہور بہت ہے،اس لیے ہم نے اس کے جواب میں تاریخی کتب کامشہور واقعہ ذکر کر دیا ہے۔

- صحیح بخاری کتاب المغازی:۲۲۹، مسلم کتاب الایمان/۱۵۹
  - طبری ۳/۵،۳۰۱س قصے کا انحصار کذاب راوی سیف بن عمریر ہے۔

" کہ انھوں نے جمعہ کے دن دوسری اذان کا اضافہ کیا۔' اس کا جواب سے ہے کہ حضرت نبی کریم طلق آئے آنے فرمایا: « عَلَیٰکُمُ بِسُنَّتِیُ وَ سُنَّةُ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِیُنَ مِنُ بَعُدِیُ » <sup>®</sup> " کمتم پرمیری سنت لازم ہے اور میرے بعد (میرے) خلفائے راشدین کی سنت لازم ہے۔''

اور بیاضا فہ، خلفاء راشدین کی سنت سے تعلق رکھتا ہے اور اس بات میں کوئی شک نہیں کہ حضرت عثمان رہائیہ خلفائے راشدین میں سے ہیں ، اور انہوں نے مصلحت سمجھی کہ لوگوں کونما زجمعہ کے وقت کی نزد کی سے آگاہ کرنے کے لیے اذان کہی جائے ، کیونکہ مدینہ منورہ کی آبادی بڑھ گئی تھی۔ چنا نچہ انہوں نے اس مسلہ پر اجتہا دکیا اور تمام صحابہ نے موافقت کی اور بیمل تسلسل کے ساتھ جاری رہا اور اس میں کسی نے بھی مخالفت نہیں کی ، جنی کہ حضرت علی المرتضی اور حضرت امیر معاویہ فائیت نہیں کی ، جنی کہ حضرت علی المرتضی اور حضرت امیر معاویہ فائیت نہیں کی ، جنی کہ حضرت علی المرتضی اور حضرت امیر معاویہ فائیت نہیں ، لہذا یہ مسلمان وں میں سے ہے جن کے دور تک کسی مسلمان نے اس کی مخالفت نہیں ، لہذا یہ مسلمانوں کے اجماع سے سنت قرار پائی ۔ اور بیا لیں سنتوں میں سے ہے جن کے متعلق حضرت نبی کریم طافی نے فرمایا:

«عَلَيْكُمُ بِسُنَّتِيُ وَ سُنَّةُ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيُنَ مِنُ بَعُدِی» علاوہ ازیں اس اذان کا اصل شرع میں موجود ہے اور وہ ہے سحری کی اذان ۔ چنانچہ حضرت عثمان نے اس اذان پر جمعہ کی اذان کو قیاس کرلیا۔

■ سنن ابو داؤد ، كتاب السنة ۲۹۷۹، سنن ترمذي كتاب العلم: ۲۹۷۹

#### 

انہوں نے حکم بن العاص کو واپس بلالیا حالا نکہ حضرت رسول کریم ملتے ہیں۔
اسے جلا وطن کر دیا تھا۔ اس بہتان کے تین جوابات ذکر کیے جاتے ہیں۔
پہلا جواب تو بیہ ہے کہ بیٹا بت نہیں ہے اور نہ ہی اس کی کوئی سیحے سند ہے۔
دوسرا جواب بیہ ہے کہ تمکم ، فتح مکہ کے دن مسلمان ہونے والوں میں سے ہے
اور اس کا تعلق طلقاء سے ہے اور طلقاء مکہ کے رہنے والے تھے ، وہ مدینہ میں بستے ہی
نہ تھے ، اس کو آپ طلع ایک س طرح جلا وطن کر سکتے تھے ، جبکہ وہ اصلاً مدینہ منورہ
کے رہنے والوں میں سے نہ تھا۔

تیسرا جواب میہ ہے کہ ہماری شریعت میں جلا وطنی کی مدت زیادہ سے زیادہ ایک سال ہے اور ساری زندگی جلا وطن کرنے کا ثبوت اللّٰہ کی شریعت میں نہیں ہے اور وہ کون ساجرم ہے جس کی سزایہ ہو کہ انسان کوساری زندگی جلا وطن کر دیا جائے؟

جلا وطنی ، حکمران کی طرف سے تعزیری سزا ہوتی ہے ، اگر ہم فرض کرلیں کہ حضرت نبی کریم طلط اُنے ، حکمران کی طرف سے جلا وطن کیا تھا اور وہ حضرت نبی کریم طلط آئے اُنے واقعی اسے جلا وطن کیا تھا اور وہ حضرت نبی کریم طلط وظن رہا ہو کی زندگی میں بھی اور پھر خلا فت ابو بکر صدیق اور عمر فاروق میں بھی جلا وطن رہا ہو ، پھر حضرت عثمان نے واپس بلالیا ہوتو کتنے سالوں بعد؟ تقریباً پندرہ سال بعداور اس میں کیا حرج ہے ؟ اور یہ بھی اس وقت ہے جب یہ بات ثابت ہو جائے حالا نکہ بہتو ثابت ہی نہیں ۔

علاوہ ازیں حضرت نبی مکرم مستی آنے عبداللہ بن سعد بن ابی السرح کے متعلق حضرت عثان کی سفارش کو قبول کرلیا تھا، حالا نکہ وہ مرتد ہو گیا تھا، تو حکم نے

اس سے بڑا جرم تو نہ کیا تھا کہ حضرت رسول کریم طفی این عبداللہ بن سعد کوتو معاف کردیں اوراسے معاف نہ کریں۔

یہ تھے حضرت عثمانؓ پراعتراضات! جن میں کچھ تو سفید جھوٹ تھے۔ اور کچھ تھے تو محاس کیکن انہیں عیب بنادیا گیا۔

اور پچھاجتہادی امور تھے جن میں آپ سے غلطی ہوئی یا آپ درست رہے۔ اور پچھ غلطیاں واقعی ہوئیں لیکن وہ غلطیاں ان کی نیکیوں کے سمندر میں غرق ہوگئیں۔رضی اللہ تبار ک و تعالیٰ عنه

### شها دت عثمان خالتُد،

چنانچہ وہ مدینہ میں سے داخل ہو گئے اور حضرت عثمان کے گھر کا محاصرہ کرلیا اور ان سے منصب خلافت سے دستبر داری کا مطالبہ کردیا۔ بیلوگ اپنے اپنے قبائل کے جنگجو بدمعاش تھے اور دھمکی وزور بازو سے حضرت عثمان کومعزول کرنے آئے سے ۔ انہوں نے ذوالقعدہ کے آخری دنوں میں آپ کے گھر کا محاصرہ کیا اور ۱۸ اٹھارہ ذی الحجہ تک آپ کومحاصرے میں رکھا، اور یہی دن آپ کی شہادت کا دن تھا۔

اوریہ بھی کہا گیا ہے کہ محاصرہ چالیس (۴۰) دن جاری رہا۔اس سلسلے میں دیگرا قول بھی ہیں لیکن بیر حال اکتالیس (۴۱) دن سے زیادہ نہ تھا۔

جب حضرت عثمان رخالتی کوان کے گھر میں محصور کر کے (مسجد نبوی میں ) نماز سے بھی روک دیا گیا ، بلکہ پانی بھی بند کر دیا گیا توان کے دفاع کی خاطر چند صحابہ کرام ان کے پاس چلے گئے اور جولوگ آپ کے گھر میں آپ کی حفاظت کی خاطر بیٹھے رہےان میں مشہور ترین صحابہ بیہ تھے۔

سيدنا حسن بن على ،سيدنا حسين بن على ،عبدالله بن زبير ،ابو هريرة ،ممد بن طلحه بن عبيدالله (السجاد)،عبدالله بن عمر ( رغينيس) -

انہوں نے حضرت عثمان رہائیہ کوتل کرنے کے ارادے سے آنے والے باغیوں کے سامنے تلواریں سونت لیں ،کین حضرت عثمان نے ان کولڑائی کرنے سے روک دیا۔ بعض روایات میں آیا ہے کہ دفاع کے لیے آنے والے صحابہ کرام کے بیٹوں کی تعداد ان باغیوں کی تعداد ان باغیوں کی تعداد کے مقابلے میں بہت تھوڑی تھی جو کم از کم دو ہزار تھے۔

مصنف ابن ابی شیبہ میں صحیح سند سے مروی ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عامر بن ربیعہ فرماتے ہیں کہ میں حضرت عثمان کے ساتھ ان کے گھر میں موجود تھا، آپ ٹے نے فرما یا جوکوئی مسلمان میں مجھتا ہے کہ اس پر (امیر المومنین کی ) اطاعت فرض ہے تو میں اسے حکم دیتا ہوں کہ وہ اپنے ہاتھ اور تلوار کوروک لے۔ ®

حضرت امام ابن سیرین وسیلید بیان کرتے ہیں کہ:

حضرت زید بن ثابت رہائی امیر المومنین عثمان کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ:''انصار آپ کے دروازے پر کھڑے ہیں، وہ کہتے ہیں کہا گر آپ

<sup>•</sup> مصنف ابن ابی شیبه بسند صحیح ۲٤/۱٥ حدیث نمبر ۱۹٥۰۸

اجازت دیں تو ہم دو بارہ انصار اللہ بن جائیں؟ اور جس طرح ہم حضرت نبی کریم طلط اللہ علیہ انسان کے ساتھ تھے اسی طرح ہم آپ کا ساتھ بھی دیں؟ آپ نے فرمایا: میں (اس شہر میں) لڑائی کی اجازت نہیں دیتا۔ ®

حضرت عبداللہ بن عمر فی کہا حضرت عثمان کے پاس گئے، تو انہوں نے آپ سے کہا: اے ابن عمر! دیکھیے بیلوگ مجھے کہتے ہیں کہ تو دستبر دار ہو جاان نہ گنوا!۔

ابن عمر نے جواب دیا: اگر جب آپ اس منصب سے دستبر دار ہو جا ئیں گے تو کیا دنیا میں ہمیشہ زندہ رہیں گے؟

حضرت عثمانٌ نے فر مایا: ' د نہیں''

ابن عمر فالنهٔ انے فر مایا:'' اگر آپ دستبردار نہ ہوئے تو بیالوگ آپ کوشہید کرنے سے بڑھ کراور کیا کر سکتے ہیں؟

حضرت عثمان في جواب ديا: يجهيل ـ

ا بن عمر خلط الله نظر مایا: کیاوہ جنت اور دوزخ کے مالک بن جائیں گے؟۔ حضرت عثمانؓ نے فر مایا:' دنہیں۔''

تو آپ نے فرمایا: '' میں آپ کو بیرائے نہ دوں گا کہ آپ اس قیص کو اتاریں جواللہ نے آپ کو پہنائی ہے، ورنہ بیدستور بن جائے گا کہ جب بھی کوئی قوم اپنے خلیفہ یاامام کو برا سمجھنے گلے گی تواسے دستبردار کر دے گی۔ ©

(علاوہ ازیں) حضرت عثمان نے اپنے غلاموں سے کہددیا کہ جوکوئی اپنے ہتھیار پھینک دے، وہ اللہ کے لیے آزاد ہے۔ چنانچہ آپ نے خود ہی لوگوں کو لڑائی سے روک دیا۔

<sup>•</sup> مصنف ابن ابی شیبه ۱۹۸۵، حدیث نمبر ۱۹۸۵،

<sup>◊</sup> احمد فضائل الصحابه بسند صحيح ١ /٤٧٣ نمبر ٧٦٧

### حضرت عثمان كوكن لوگوں نے شہيد كيا؟

حضرت عثمانؓ کے محاصرے کے بعد وہ لوگ دیواریں پھاند کر آپ کے گھر میں داخل ہو گئے اور انہوں نے آپ کواس حال میں قتل کیا کہ آپ مصحف شریف سامنے رکھ کر تلاوت میں مصروف تھے۔

خلیفہ بن خیاط کی تاریخ میں سی سند سے مروی ہے کہ حضرت حسن بھر کی سے بوچھا گیا: کیا حضرت عثمان کوشہید کرنے والوں میں انصار ومھا جرین کا کوئی فر دبھی شامل تھا؟ آپ نے فرمایا: وہ مصر کے اجد شتم کے اوباش تھے۔ <sup>©</sup> (حضرت حسن بھر کی ؓ نے یہ دورا پنی آئکھوں سے دیکھا تھا کیونکہ آپ کبار تابعین میں سے تھے)

اس بات میں اختلاف ہے کہ اس کارروائی میں کن لوگوں نے براہ راست حصہ لیا، کیونکہ جولوگ ان کے گھر داخل ہوئے تھے وہ جھے کی صورت میں تھے۔لیکن اس فتنہ کے مشہور سرغنے یہ تھے، (۱) کنانہ بن بشر، (۲) رومان یمانی، (۳) جبلہ، (۴) سودان بن حمران، (۵) بنوسدوس کا ایک آ دمی جس کالقب موت الاسودتھا، اور (۲) ما لک بن اشتر نخعی ۔ حضرت عمرہ بنت ارطاۃ فرماتی ہیں کہ:

جسسال حضرت عثان کوشہید کیا گیا تھااس سال میں، حضرت عائشہ صدیقہ کے ساتھ مکہ گئ تھی، چنانچہ ہم مدینہ پنچیں تو ہم نے وہ مصحف شریف بھی دیکھا جو آپ کی شہادت کے وقت آپ کی گود میں تھا۔ چنانچہ آپ کے خون کے قطروں میں پہلا قطرواس آیت کی ابتداء میں گراہوا تھا۔

﴿ فَسَيَكُفِيكُهُمُ اللَّهُ وَ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمِ ﴾ [البقره ١٣٧]

'' حضرت عمرہ فر ماتی ہیں کہ: ان میں سے کوئی آ دمی بھی اپنی موت آ پ نہ مرا (بلکہ سب قبل ہوئے )'' ©

اریخ خلیفه ص:۱۷٦

٢٦٦/٧٦٥ كلين الصحابه ١٠/١٥، حديث نمبر: ١٧١٨ معلاوه ازين ويكين ٢٦٦/٧٦٥

حضرت محمد بن سیرین وطنی په فرماتے ہیں:

میں کعبہ شریف کا طواف کر رہاتھا کہ ایک آ دمی یوں دعا کر رہاتھا کہ اے اللہ! مجھے بخشے گانہیں! اللہ! مجھے بخش دے!لیکن میرے خیال میں تو مجھے بخشے گانہیں!

فرماتے میں کہ میں تعجب کرنے لگا۔ چنانچہ میں نے کہا:

''اے بندہ خدا! میں نے کسی کو تیری طرح دعا مانگتے نہیں دیکھا۔

اس نے کہا کہ میں نے اللہ سے وعدہ کیا تھا کہا گر مجھے موقع ملا تو میں عثمان کو تھیٹر ماروں گا چنا نچہ جب وہ قتل کیے گئے اور چار پائی پرلٹائے گئے اور لوگ ان کے گھر میں ان پر نماز جنازہ پڑھ کر جارہے تھے، میں بھی نماز کے بہانے داخل ہو گیر میں ان پر نماز جنان کرلیا کہ اب گھر میں کوئی نہیں (دیکھ رہا) تو میں نے ان کیا۔ جب میں نے اطمینان کرلیا کہ اب گھر میں کوئی نہیں (دیکھ رہا) تو میں نے ان کے چہرے سے کیڑ اہٹا کراس پڑھیٹر مارا، بس اسی وقت میر اہاتھ مفلوج ہوکر خشک ہو گیا۔ حضرت ابن سیرین فرماتے ہیں کہ

میں نے اس کے ہاتھ کودیکھا تووہ خشکٹہنی کی طرح تھا۔ <sup>©</sup>

حضرت عثمان کس طرح شہید ہوئے اور صحابہ نے ان کا دفاع کیوں نہ کیا؟

#### نهیل وجهه: پهلی وجهه:

اوروه بیه که حضرت عثمان رفیانیئر نے خود ہی انہیں روک دیا تھا اور انہیں حکم دیا تھا کہوہ اپنی تعلق کہ دو اپنی تعلق کہ دو گئے۔ اپنی تعلق کے اس حکم کی دو وجو ہات ہیں:

الله تبارك و تعالىٰ عنه و ارضاه به الله تبارك و تعالىٰ عنه و ارضاه ـ عنه و ارضاه ـ

البداية والنهاية ٢٠٠٠/٧، رجاله ثقات غير عيسى بن المنهال و ذكره ابن حبان في الثقات و ذكره ابن ابن ابي حاتم في الجرح والتعديل: ٢٨٨٨ و سكت عنه و كذا ذكره البخارى في التاريخ الكبير: ٩٩٩٦ و سكت عنه ايضاً

#### 🛭 دوسری وجه:امت محمریه پرشفقت ـ

انہوں نے دیکھا کہ وہ بدوی اجڈ قسم کے اوباش لوگ ہیں اور فساد کرنے پر
تلے ہوئے ہیں، اگران کے ساتھ صحابہ نے لڑائی شروع کر دی تو فساد بڑھ جائے گا
اور بہت سے صحابہ کے قبل ہونے کی بجائے ایک آ دمی کا قبل ہوجانا کوئی بڑی بات نہیں۔
اور بسااو قات فسادیوں کے ہاتھ حرمتیں پا مال کرنے اور مال بھی لوٹے لگتے
ہیں، چنا نچہ انہوں نے مصلحت اسی میں سمجھی کہ وہ خود ہی قبل ہوجا ئیں اور کوئی صحابی
قبل نہ ہواور مدینہ الرسول کی حرمت بھی پا مال نہ ہو۔ [ خال عُنیا]

#### دوسری وجهه:

میتھی کہان باغیوں کی بہنست صحابہ کرام کی تعدادتھوڑی تھی کیونکہ اصحاب رسول ملتے آیا جگہوں پر تھے۔

سے مکہ: کیونکہ جج کا موسم تھااور بہت سے صحابہ کرام جج کے لیے مکہ میں موجود ہونے کی وجہ سے مدینہ میں حاضر نہ تھے اور حضرت عثمان نے حضرت عبداللہ بن عباس ( ہاشمی قرشی ) کوامیر جج بنایا تھا۔

۔۔۔۔ بعض صحابہ کرام مکہ ہے اقامت گزیں ہو چکے تھے اور ،بعض صحابہ کرام رفخی اُلٹی مختلف شہروں میں آباد ہو گئے تھے۔ کچھ کوفیہ میں اور کچھ بھرہ اور مصرو شام وغیرہ شہروں میں رہائش پذیر تھے۔

---- جہاد: بہت سے صحابہ کرام سرحدوں پر جہاد میں مصروف تھے۔ اس پر سے سے ایک میں مصروف تھے۔

---- مدینه منوره کیکن ان کی تعداد، باغیوں کے مقابلے میں بہت تھوڑی تھی۔

### تىسرى دىجە:

صحابہ کرام رٹٹائٹی نے اپنی اولا دکوحضرت عثمان کا دفاع کرنے کے لیے بھیج دیا تھا ،کیکن یہ بات ان کے وہم و گمان میں نہ تھی کہ صورتحال قتل تک جا پہنچے گی وہ سیمجھتے تھے کہ میمخض محاصرہ اور عناد ہے، بیلوگ ڈرادھمکا کرواپس چلے جائیں گے۔ باقی رہاان کا سرچڑ ھنا اور حضرت عثان کوتل کرنا ، بیہ بات صحابہ کے وہم وگمان سے باہرتھی ، وہ نہیں سیمجھتے تھے کہ معاملہ یہاں تک پہنچ جائے گا۔ لیکن ان سب اقوال میں سے تیجے قول یہی ہے کہ حضرت عثان رٹائٹیئر نے خود ہی بلوائیوں سے لڑنے سے روک دیا تھا۔



# خلافت سيدناعلى خالليه، بن ابي طالب

#### 2 P+ 1 2 PA

آپ کا نام علی بن ابی طالب بن عبد المطلب بن عبد مناف ہے۔آپ والنی نی کریم طفی آپائے کے چیا زاداور آپ کی لخت جگرسیدہ نساء العالمین حضرت فاطمۃ وظالی کے شوہر ہیں۔آپ کی والدہ کا نام بھی فاطمہ ہے جواسد بن ہاشم بن عبد مناف کی بیٹی تھیں۔ ®

آپ کی کنیت ابو الحسن ہے ، حضرت نبی کریم ططاق نے آپ کی کنیت ابور آب رکھی ، آپ بجین میں مسلمان ہوئے اور ایک مشہور قول کے مطابق اس وقت آپ کی عمر آٹھ سال تھی۔ ©

حضرت محمد بن علی بن ابی طالب (ابن الحنفیة ) سے روایت ہے کہ حضرت علی ن افیائی شہادت عثمان کے بعد ان کے گھر آئے ، پھروہ اپنے گھر میں داخل ہوگئے اور اور از ہ بند کر لیا ، لوگوں نے آپ کے درواز ہے کو گھٹکھٹانا شروع کر دیا اور کہنے لگے:

شخص توقتل ہو چکا اور لوگوں کے لیے خلیفہ کا وجود لا زمی ہے اور ہم آپ سے بڑھ کرکسی اور کواس منصب کاحق دارنہیں سمجھتے۔

حضرت علی خلائیۂ نے انہیں جواب دیا کہ میرا خیال جھوڑ دو،تمہارے حق میں میراوز پر بنینا،امیر بننے سے بہتر ہے۔

معرفة الصحابة ١ /٢٧٨ ،

معرفة الصحابة : ۲۸۷/۱ حضرت على كم مزيد فضائل ومناقب باب "رسول الله كي بعد خليفه كون؟" ميں ملاحظه كى چيد صفحه نمبر : ۲۶۸

انہوں نے کہا:''اللہ کی قتم! ہم آپ سے بڑھ کرکسی اور کواس منصب کاحق دارنہیں سمجھتے ، آپ نے فر مایا: ''اگرتمہارااصرار ہے تو میری بیعت یہاں خفیہ نہیں ہو سکتی ایکن میں مسجد کی طرف نکلتا ہوں ، پھر وہاں اگرتم میں سے کوئی شخص میری بیعت کرنا عاہے تو کرلے۔ چنانچہ آ ہمسجد نبوی میں چلے گئے تولوگوں نے آپ کی بیعت کرلی۔ 🛈 مدینه منوره میں رہنے والے تمام مہاجرین اور انصار نے آپ کی بیعت کی ، اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ بعض صحابہ کرام نے اس موقع پر بیعت نہ کی تھی مثلاً حضرت سعد بن ابی و قاص مجمد بن مسلمہ عبداللہ بن عمر اور بیجھی کہا گیا ہے کہ سب نے بیعت کر لی تھی اوریہی قول مشہور ہے البتہ حضرت سعدؓ،عبداللہ بنعمرؓ، حجہ بن مسلمہؓ نے جنگ میں آپ کا ساتھ نہ دیا تھا، جبکہ بیعت توانہوں نے (اس وقت ہی) کرلی تھی۔ امام احمد بن حنبل ؓ نے فضائل الصحابہ میں صحیح سند کے ساتھ بیان کیا ہے، کہ حضرت عوف بن ابی جمیله فر ماتے ہیں ، کہ میں حضرت حسن بصری کے پاس بیٹھا ہوا تھا اورآپشہادت عثمان کے وقت مدینہ میں موجود تھے، چنانچہلوگوں نے صحابہ رسول کا تذكره شروع كرديا توابن جوشن غطفاني حضرت حسن بصرى وللنبييي سے كہنے لگا:

اے ابوسعید!،حضرت ابوموسیٰ رخالفیۂ ( اشعری ) پرحضرت علی رخالفیۂ کی اتباع کی وجہ سے عیب لگایا گیا ہے۔ ©

یہن کرحفزت حسن بھری ویلئیا ہواں قدرغضب ناک ہوئے کہ غصے کے آثار ان کے چہرے سے نمایاں ہونے لگےاور فر مایا تو پھراس وقت کس کی اتباع کی جاتی ؟! امیر المومنین رہائیڈ کوظلماً شہید کیا گیا ،تو لوگوں نے اپنے میں سے بہتر انسان کی طرف رجوع کیا اوراس کی بیعت کرلی۔ (اگران کی بیعت نه کرتے) تو کس کی احمد فضائل صحابه باسناد صحیح ۷۲/۵۷/رقم ۹۶۹

<sup>€</sup> احمد، ۲/۲۷۵، قم: ۹۷٦ اں شخص کامطلب یہ تھا کہ لوگوں نے حضرت ابوموی اشعری ٹراس وجہ سے طعن کیا کہ انہوں نے حضرت علیٰ کاساتھ د یا تھا جبکہ اس کے خیال میں انہیں حضرت علیٰ کا ساتھ نہیں دینا حیا ہے تھا۔

ا نتاع کی جاتی! حسن بصری عِرات اس بات کو بار بار دهراتے رہے۔

اہل سنت کا اس پراتفاق ہے کہ حضرت عثمان کے بعد، حضرت علی رضائیڈ، تمام صحابہ سے افضل ہیں۔ ®

امام ابوالعباس احمد بن تیمیه فرماتے ہیں کہ امام احمد بن حنبل سے اس شخص کو بدعتی قرار دینا منصوص ہے جو حضرت علی کی خلافت میں تو قف کرے، آپ نے فرمایا (کہ ان کی خلافت میں تو قف کرنے والا) اپنے گھریلوگدھے سے بھی زیادہ گرمایا (کہ ان کی خلافت میں تو قف کرنے والا) اپنے گھریلوگدھے سے بھی زیادہ گرماہ ہے اور انھوں نے ایسے شخص سے بائیکاٹ کا حکم دیا ہے۔

ابن تیمیهٔ فرماتے ہیں کہ امام احمد سمیت تمام انکہ اہل النة ،حضرت علیؓ بن ابی طالب کوخلافت کامستحق سمجھنے میں تر دونہیں کرتے اور نہ ہی وہ آپ کےخلیفۂ برحق ہونے میں شک کرتے ہیں۔ ©

چنانچہ اہل السنہ اس بات پرمتفق ہیں کہ حضرت رسول کریم مظین کے بعد آپ کے صحابہ کرام میں سے افضل صحابی حضرت ابو بکر ٹیں ، پھر حضرت عمر ہاس کے بعد حضرت عثمان اور علی کے مابین فضیلت میں ان کا اختلاف ہے، کیکن اکثر کا نظریہ سیے کہ حضرت عثمان ڈٹائٹی حضرت علی المرتضی سے افضل ہیں تا ہم ان کا اس بات پراتفاق ہے کہ حضرت علی المرتضی ڈٹائٹی جو تھے برحق خلیفہ ہیں۔

<sup>• (</sup>اوراس بات کی تصدیق حضرت علی و النیئے نے بذات خود کردی۔ چنانچہ آپ نے فرمایا: ﴿ اَلَا إِنَّ خَیْرَ النَّاسِ بَعُدَ رَسُولِ اللَّهِ اَبُو بَکُرِ ، نُمَّ عُصْر، نُمَّ عُشُمَانُ ﴾ [ویکھنے طبقات حنابلہ جلد ۲ صفحہ ۲۵۹]

<sup>2</sup> مجموع فتاوى: ٤٣٨/٤

٠ معرفة الصحابه:١/٢٧٨

# جنگ جمل [۳۲ه ه ]

جب حضرت علی المرتضی ذلائین کی بیعت ہوگئی تو حضرت طلحہ اور زبیر ذلائین نے انہیں اجازت دے دی۔
آپ سے مکہ معظمہ جانے کی اجازت طلب کی ، آپ نے انہیں اجازت دے دی۔
چنانچہ یہ دونوں وہاں ام المومنین سیدہ عائشہ صدیقہ ذلائین کے پاس آئے جبکہ انہیں
بھی یہ خبر بہنچ چکی تھی کہ حضرت عثمان ذلائین شہید کر دیئے گئے ہیں۔ یہ سب حضرات مکہ
میں جمع ہوئے اور حضرت عثمان ذلائین کا نقام لینے کا عزم کیا۔ ادھر بھرہ سے یعلی بن
منبہ اور کوفہ سے عبد اللہ بن عامر بھی آگئے اور انہوں نے بھی مکہ میں اکٹھے ہو کر
حضرت عثمان کے قصاص کا فیصلہ کرلیا۔

چنانچہوہ اپنے ساتھیوں کو لے کر مکہ معظمہ سے بھرہ کی طرف، قاتلین عثان سے حضرت سے انتقام لینے کے لیے نکل پڑے انھیں اس بات کا افسوں تھا کہ ان سے حضرت عثانؓ کا دفاع کرنے میں تقصیر ہوئی۔

دوسری طرف حضرت علی بن ابی طالب مدینه میں تھے اور حضرت عثان بن حنیف ان کی طرف سے بھرہ کے گورنر تھے۔ جب بیلوگ بھرہ کے قریب پہنچ تو حضرت عثان بن حنیف نے ان کی طرف پیغام بھیجا کہ: ''تم لوگ کیا چاہتے ہو؟۔' انہوں نے کہا: ''تہ م قاتلین عثان (سے انتقام لینے) کا عزم لے کرآئے ہیں! حضرت عثان بن حنیف نے جواب بھیجا کہ جب تک حضرت علی نہ آئیں (ہم اس کی اجازت نہ دیں گے ) اور انہیں بھرہ میں داخل ہونے سے روک دیا۔ اس کی اجازت نہ دیں گے ) اور انہیں بھرہ میں داخل ہونے سے روک دیا۔ اس کی اجازت نہ دیں گے ) اور انہیں بھرہ میں داخل ہونے سے روک دیا۔ اس کے بعد قاتلین عثان کا سرغنہ جبلہ اپنے سات سو (۴۰۰) جنگجوؤں کو کے کر ذکلا اور ان پر جملہ آور ہوا۔ لیکن اس جھڑ ہے میں حضرت عثان کے حامیوں کو فتح

حاصل ہوئی اورانہوں نے اس کے بہت سے جنگجوؤں کوتل کر دیا۔

اس کے نتیجہ میں بھرہ کے بہت سے لوگ حضرت طلحہ و زبیرا ورسیدہ عا کشہ رضوان اللّٰہ کیہم اجمعین کے شکر سے مل گئے ۔

جب حضرت علی بن ابی طالب رفائنی نے سنا کہ بھرہ میں ان کے گورنرعثان بن حنیف، اور حضرت طلحہ وزبیر وام المومنین عائشہ کے لشکر وں میں لڑائی حجیڑ چکی ہے تو سرعت کے ساتھ مدینہ منورہ سے کوفہ پنچے اور دس ہزار (۱۰۰۰) کی تعداد میں ایک لشکر جرار تیار کیا اور حضرت طلحہ و زبیر کا مقابلہ کرنے کے لیے نکل کھڑے ہوئے۔ ©

بھرہ کے قریب پہنچ کر حضرت علی خالٹیؤ نے مقدا دبن اسودا ورقعقاع بن عمر وکو حضرت طلحہ اور زبیر خالٹھا سے مذا کرات کرنے کے لیے بھیجے دیا۔

چنانچہ حضرت مقدادؓ اور قعقاعؓ نے ایک طرف سے اور حضرت طلحہ اور زیر خلﷺ نے دوسری طرف سے جنگ نہ کرنے پراتفاق کرلیااور ہرفریق نے اپناا پنا نقط ُ نظر بیان کیا۔

حضرت طلحہ و زبیر فالی کا نقطہ نظر میتھا کہ حضرت عثمان کے قاتلین کوچھوڑ نا مناسب نہیں ہے جبکہ حضرت علی والی کی کا نظریہ تھا کہ ابھی قصاص لینا مناسب نہیں بلکہ اس وقت لیا جائے جب حالات درست ہوجا ئیں (اور حکومت مشحکم ہوجائے) چنانچہ قاتلین عثمان سے قصاص لینے پر تو اتفاق ہو گیالیکن میہ بات طے کرنا ماقی رہ گئی ، کہ قصاص کے لیا جائے ؟

بان ره ی، که قصاص تب نیاجاتے :

● یہاں ہمیں صاف طور پرنظر آرہا ہے کہ امیر المومنین سید ناعلی بن ابوطالب ڈولٹیڈ نے ان کے خلاف فوج کشی کی سختی جبکہ حضرت طلحہ وزبیر کا ان سے لڑائی کرنے کا ارادہ نہ تھا اور نہ ہی انہوں نے ان پر چڑھائی کی البتہ شیعہ صاحبان اوران سے متاثرین کہی تاثر دیتے ہیں کہ حضرت طلحہ وزبیر نے چڑھائی کی تھی۔

اس اتفاق کے بعد فریقین کے کشکروں نے بہترین رات گذاری اور پرلطف نیندسوئے جبکہ سبائیوں کی نیندیں حرام ہو گئیں کیونکہ ان سے قصاص لینے پراتفاق ہو گیا تھا چنانچہ اس معر کے کی تاریخ لکھنے والے مؤرخین امام طبری ®، ابن کثیر ®، ابن کثیر قاریخ میں لکھا ہے، کہ ابن حزم ®، وغیرہ نے اپنی تواریخ میں لکھا ہے، کہ

ان الا پر ان را م ، و بیره کے ابی وارس بنایا کہ بیہ معاہدہ قصاص پورا نہ ہونے بیا کے ۔ چنا نچہ سری کے وقت جب لوگ سوئے ہوئے سے کہ سبائیوں کے ایک جسے نے حضرت طلحہ وزیر می کے شکر پر جملہ کر دیا اور پچھا فرا دکوقل کر کے بھاگ گئے۔

مضرت طلحہ کے شکر پر جملہ کر دیا اور پچھا فرا دکوقل کر کے بھاگ گئے۔

حضرت طلحہ کے شکر نے سمجھا کہ حضرت حضرت علی نے ان سے بدعہدی کی ہے، اس لیے انہوں نے بھی حضرت علی کے شکر پر تیرا ندازی شروع کر دی۔

ادھر حضرت علی کے لشکر نے یہ سمجھ کر کہ حضرت طلحہ اور زبیر کے لشکر نے بدعہدی کی ہے، جواباً تیرا ندازی شروع کر دی ، چنا نچہ دو پہر تک دونوں فرین ایک بدعہدی کی ہے ، جواباً تیرا ندازی شروع کر دی ، چنا نچہ دو پہر تک دونوں فرین ایک دوسرے پر تیر چھیکتے رہے۔ اس کے بعد گھسان کا رن پڑ گیا ، دونوں شکر وں کے بعد گھسان کا میاب نہ ہو سکے ، حضرت طلحہ بار کہتے ۔ا کے لوگو! میری بات سنو! لوگو! تم خا موش کیوں نہیں ہوتے ؟

بار کہتے ۔ا کے لوگو! میری بات سنو! لوگو! تم خا موش کیوں نہیں ہوتے ؟

بار کہتے ۔ا کے لوگو! میری بات سنو! لوگو! تم خا موش کیوں نہیں ہوتے ؟

بار کہتے ۔ا کے لوگو! میری بات سنو! لوگو! تم خا موش کیوں نہیں ہوتے ؟

بار کہتے ۔ا کے لوگو! میری بات سنو! لوگو! تم خا موش کیوں نہیں ہوتے ؟

بار کہتے ۔ا کے لوگو! میری بات سنو! لوگو! تم خا موش کیوں نہیں ہوتے ؟

بار کہتے ۔ا کے لوگو! میری بات سنو! لوگو! تم خا موش کیوں نہیں ہوتے ؟

الگن وہ کئی نہ سنتے تھے چنا نچہ حضرت طلحہ نے افسوس سے فر مایا:

اُفِ اُفِ فَرَاشَ نَارِ وَ ذَبَّانَ طَمُع ﴿ رَبِّی اَفْسُوسَ کہ لوگ جنگ میں یوں کود

رہے ہیں جیسے شیرے میں لالحی کھیاں اور آگ میں احمق بیٹنگے گرتے ہیں )

<sup>🛭</sup> تاریخ طبری :۳/۳۰

<sup>€</sup> البداية والنهاية:٧/٠٥٢

۱۲۰/۳ الكامل في التاريخ ۱۲۰/۳

<sup>◘</sup> الفصل في الملل والا هواء والنحل ٤ /٢٣٨

<sup>🗗</sup> تاریخ خلیفه بن خیاط ۱۸۲

دوسری طرف حضرت علی المرتضلی و النیمائی کھی اپنے کشکر کے لوگوں کو روکتے رہے لیکن ان کی بھی نہیں سنی جا رہی تھی۔آ خرام المومنین حضرت عا کشہ صدیقہ و النیمائی نے لڑائی روکنے کے لیے کعب بن مسور کومصحف شریف دے کر بھیجا مگر سبائیوں نے اس پر بھی تیر جھینکنے شروع کر دیئے تی کہ انہیں شہید کر ڈالا۔

دراصل اس کی وجہ یہ ہے کہ (عیاڈ اباللہ) جبلڑائی شروع ہو جاتی ہے تو کوئی آ دمی اسے روک نہیں سکتا۔امام بخاری ڈِلٹے پینے کتاب الفتنہ میں اس سلسلے میں امراءالقیس کے اشعار ذکر کیے ہیں کہ

اَلُحَرُبُ أَوَّلُ مَا تَكُونُ فُتَيَّةٌ تَسُعٰى بِنِينَتِهَا لِكُلِّ جَهُولِ تَسُعٰى بِنِينَتِهَا لِكُلِّ جَهُولِ حَتَّى إِذَا اشْتَعَلَتُ وَ شَبَّ ضَرَامُهَا وَلَّتُ عَجُوزًا غَيْرَ ذَاتَ حَلِيُلِ شَمُطَاءَ يُنُكُرُ لَوُنُهَا وَ تَغَيَّرَتُ شَمُطَاءَ يُنُكُرُ لَوُنُهَا وَ تَغَيَّرَتُ مَكُرُوهَةً لِلشَّمِّ وَ التَّقُبِيلِ 

①

مَكُرُوهَةً لِلشَّمِّ وَ التَّقُبِيلِ 
①

'' کہ لڑائی ، ابتداء میں توایک نوعمر بچی کی طرح جوان ہوتی ہے اور انجام سے بے خبرلوگوں کے درمیان ، پوری زیبائش کے ساتھ چلتی پھرتی ہے۔'' '' جب وہ بھڑک اُٹھتی ہے اور اس کے شعلے اٹھنے لگتے ہیں تو ایک مکروہ بوڑھی ہیوہ بن جاتی ہے۔''

''جس کے بال بکھرے ہوتے ہیں، رنگ بدلا ہوتا ہے، مکروہ اور بدشکل ہونے کی بنا پرسونگھنے اور بوسہ لینے کے قابل بھی نہیں رہتی ۔''

معركه جمل حضرت على المرتضى وُلاَيْهُ كي خلافت كي ابتداء ميں ٣٦ هه ميں ظهر

<sup>€</sup> صحيح بخارى، باب الفتنة التي تموج كموج البحر

کے بعد شروع ہوااوراسی دن سورج غروب ہونے سے پہلے ختم ہوگیا۔

حضرت علی و النی کے اشکر کی تعداد دس ہزار (۱۰۰۰۰) تھی اور اہل جمل کی تعداد پانچ اور جھ ہزار کے درمیان تھی ، حضرت علی و النی کی حضرت علی و النی کے اور چھ ہزار کے درمیان تھی ، حضرت علی و النی کی حضرت عبداللہ بن ابی طالب، (ابن الحفیہ ) کے ہاتھ تھا اور اہل جمل کا حجسنڈا حضرت عبداللہ بن زبیر و النی کی اللہ تعالی نے اس فتنہ زبیر و النی کی معفرت اور ان کے لیے جماری تلواروں کو سلامت رکھا، ہم اللہ تعالی سے ان کی معفرت اور ان کے لیے خوشنو دی کا سوال کرتے ہیں۔

اس معرکے میں حضرت طلحہ، حضرت زبیر، حضرت مجمد بن طلحہ (السجاد) تُخَالَمَتِ م شہید ہو گئے ۔

حضرت زبیر خالئید اس جنگ میں شریک نہیں ہوئے تھے اور نہ ہی حضرت طلحہ خالئید کیونکہ جب حضرت علی المرتضلی نے حضرت زبیر کودیکھا تو فر مایا:

کیا آپ کو یاد ہے کہ اللہ کے پیارے رسول طفیظیم نے تمہیں کہا تھا کہ تم مجھ (علی ) سے لڑو گے اور تمہارا یہ فعل میرے (علیؓ کے ) حق میں ظلم ہوگا ، چنا نچہ حضرت زبیرواپس ملیٹ گئے اور جنگ میں شریک نہ ہوئے۔

اتنی بات توضیح ہے کہ آپ نے جنگ نہ لڑی ،لیکن کیا واقعی ان کے اور حضرت علیؓ کے درمیان مندرجہ بالا گفتگو ہوئی ؟

اصل حقیقت تو اللہ ہی جانتا ہے لیکن اس روایت کی سند مضبوط نہیں لیکن کتب تاریخ میں بہت مشہور ہے اور اس سے زیادہ مشہور بات یہ ہے کہ حضرت زبیر اس معرکہ میں شریک نہیں ہوئے اور آپ ابن جرموز نا می شخص کے ہاتھوں دھو کے سے شہید ہوئے۔

حضرت طلحہ( الفیاض ) نٹائیۂ لوگوں کولڑا ئی سے روکتے پھرتے تھے کہ آپ کو

ا پنے پاؤں کے پرانے زخم پر کوئی اجنبی تیر آلگا ، تو آپ اس صدمے سے اللہ کو پیارے ہوگئے۔

اس معرکہ میں حضرت ام المومنین سیدہ عا کشہ صدیقہ کا اونٹ ان کے لشکر کا علامتی نشان تھا اور ناموس رسالت کے فیدائی اس کی حفاظت کے لیے اپنی جانوں پر کھیل رہتے تھے اور جب تک اونٹ نہ گرااس وقت تک میہ معرکہ گرم رہا اور بہت سے لوگ اس کی حفاظت کرتے ہوئے مارے گئے ، جب اونٹ گر پڑا تو معرکہ تھم گیا اور حضرت علی وُلِائِیُ فُتح یاب ہوئے ، مگر حقیقت میں کوئی بھی فتحیا بہیں ہوا کیونکہ اس معرکہ میں اسلام اور مسلمانوں کا نقصان ہوا۔

جب یہ جنگ ختم ہوئی تو حضرت علی وُٹائیْنُ مقتولین کے درمیان پھرنے لگے جب آپ نے حضرت طلحہ (الفیاض) بن عبیداللّٰه کو پایا تو انہیں (اپنی گود میں) بھا کران کے منہ سے مٹی صاف کرتے ہوئے فر مایا: اے ابومجمہ! تیرا آسان کے تاروں تلے مٹی میں لت بت ہونا مجھ سے دیکھا نہیں جاتا اس کے بعد آپ رو دیجے اور فر مایا:

اور فرمایا: کاش که میں بیس سال قبل فوت ہو چکا ہوتا! ۔ <sup>©</sup>

جن صحابہ کرام نے اس جنگ میں شمولیت کی وہ سب کے سب اس واقعے پر پریشان ہوئے ،حضرت علی خالفہ کا بھی یہی حال تھا کہ جب انہوں نے محمد بن طلحہ کومقتولین میں پایا تو رود ئے محمد بن طلحہ کو کثر ت عبادت کی وجہ سے سجاد کا لقب دیا گیا تھا۔ رضی الله تبارك و تعالیٰ عنه۔

ابن سعد نے حسن سند کے ساتھ بیان کیا ہے ابن جرموز ( ملعون ) حضرت زبیر گی تلوار لے کر حضرت علی خلائیۂ کی خدمت میں بیے کہتا ہوا پیش ہونے لگا کہ: میں

مختصر تاریخ دمشق لابن عساکر: ۲۰۷/۱۱ ، اُسُدُ الغابة ۸۸/۳، رجاله ثقات، حافظ
 ابن چرنے المطالب العاليہ جلد ۳۰۲/۲۷ پرتھوڑ ۔ سے تغیر کے ساتھ بدالفاظ ذکر کیے ہیں۔

نے زبیر کوتل کیا ہے، میں نے زبیر کوتل کیا، جب حضرت علی خالٹیئے نے سنا تو فر مایا: اس تلوار نے کتنے عرصے تک حضرت نبی کریم طفیع آپنے کی مشکلات کو دور ہٹایا اس کے بعد فر مایا:

ابن صفیہ کے قاتل کوجہم کی آگ کی بشارت دو (حضرت زبیر، حضرت نبی کریم علیہ السلام کی پھو پھی کے بیٹے تھے ) اور اسے اپنے پاس آنے کی اجازت نہ دی۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے قاتلین عثمان سے قصاص کیوں نہ لیا؟

حضرت علی خلائی مصلحت اورمفسدہ کو مدنظرر کھتے تھے۔انہوں نے دیکھا کہ مصلحت کا تقاضا یہ ہے کہ قصاص کومؤخر کر دیا جائے ۔اس لیے انہوں نے قصاص کوصرف مؤخر کر دیا تھا۔

جس طرح حضرت نبی کریم طلخ آنے افک کے موقعہ پر کیا تھا کہ چندلوگوں نے سیدہ عا کشہ صدیقہ پر بہتان لگایا اور حضرت حسان بن ثابت، حمنہ بنت جحش اور مسطح بن اثاثہ نے اس میں نمایاں حصہ لیالیکن اس سلسلے میں عبداللہ بن ابی (ابن سلول) نے بڑا کر دارا دا کیا۔ چنا نچہ حضرت رسول کریم طلخ آئے منبر پرتشریف لائے اور فرمایا: '' مجھے اس شخص (یعنی عبداللہ بن اُبی سلول) سے کون نجات دلائے گا جس کی ایذامیرے گھر تک پہنچ گئی ؟''

چنانچه حضرت سعد بن معا ذا نصاری ڈاٹنیو کھڑے ہوئے اور فر مایا:

اے اللہ کے پیارے رسول میں آپ کواس سے نجات دلا وَں گا، اگر وہ ہمارے اوس قبیلے کا ہے تو ہم اسے تل کر دیں گے اور اگراس کا تعلق ہمارے ان بھائیوں سے ہے جونز رج قبیلے سے ہیں تو آپ ہمیں اسے تل کرنے کا حکم دیں، ہم بجالائیں گے۔

اس پر حضرت سعلاً بن عبادہ انصاری خزرجی کھڑے ہوئے اوران کو شخت جواب دیا۔

۱۰۰۵/۳ طبقات ابن سعد ۱۰۰۵/۳

اس کے بعد حضرت اسید کھڑے ہوئے تو انہوں نے سعد بن عبادہ کار دکیا۔ پیصورتحال دیکھ کر حضرت نبی اکرم مطبع آنہیں خاموش کرانے لگے۔ <sup>©</sup>

آپ کومعلوم تھا کہ معاملہ بڑا نازک ہے ، کیونکہ حضرت نبی کریم ملتے اللہ بن تشریف آ وری سے بل ، اوس اورخز رج اس بات پر متفق ہو چکے تھے کہ وہ عبداللہ بن ابی ابن سلول کو اپنا حکمران بنالیں ، چونکہ اس کا ان کے ہاں بڑا اثر ورسوخ تھا۔ اور یہی وہ شخص تھا جو جنگ احد کے دن لشکر کا تیسرا حصہ واپس لے آیا تھا۔

چنانچ حضرت نبی کریم طفی آنیات نیاس موقعه پراس شخص کوکوڑ لگوانے سے گریز کیا۔ اس شخص کوکوڑ کے کیوں نہ لگائے؟ صرف مصلحت اور مفسدہ کو مدنظر رکھ کر کیونکہ آپ نے بھانپ لیا کہ اس کوکوڑے نہ لگانے کی بنسبت کوڑ لگوانا زیادہ خطرناک ہے۔

اسی طرح حضرت علی المرتضلی رفتائیڈ نے بھی بھانپ لیا کہ قصاص میں جلدی کی بھانپ لیا کہ قصاص میں جلدی کی بھانپ لیا کہ وصاص میں جلدی کی بھانپ در حقیقت آپ رفتائیڈ قاتلین عثمان کو رفوری طور پر) قتل کرنے پر قادر ہی نہ تھے۔ اس کی وجہ بیتھی کہ امن وا مان کی حالت تسلی بخش نہتھی اور فتنہ د بانہیں تھا اور قاتلین عثمان کے قبائل اپنے اپنے مجرموں کا دفاع کرنے پر تلے بیٹھے تھے، اور پھرفوری قصاص لینے کی صورت میں کون ضانت دیتا کہ وہ حضرت علی ٹوکھی قتل نہ کردیتے ؟ جبکہ آخر کارانہوں نے ہی حضرت علی رفیائیڈ

اسی بنا پر جب حضرت معاویہ رہائیۂ منصب خلافت پر فائز ہوئے تو انہوں نے بھی قاتلین عثمان سے قصاص نہ لیا۔

کیوں؟اس لیے کہ وہ بھی اس حقیقت کو دیکھنے لگے تھے جو حضرت علی دیکھ چکے تھے، البتہ حضرت علیؓ اس صورتحال کو حقیقتاً دیکھ رہے تھے، جبکہ حضرت معاویہؓ

<sup>•</sup> صحیح بخاری ، کتاب المغازی ،باب حدیث افك حدیث نمبر : ١٤١٤ ،مسلم کتاب التوبة :٥٦

اسے نظری طور پر دیکھتے تھے۔ اور جب خودان کے ہاتھ میں خلافت آئی تو انہیں بھی اصل صور تحال وہی نظر آئی جو حضرت علی گونظر آئی تھی ، یہ درست ہے کہ حضرت معاویہ نے اپنے دورِامارت میں مختلف آ دمی بھیج کر بعض قاتلین عثمان سے قصاص لے بھی لیا تھا۔ لیکن دوسرے بہت سے قاتلین حجاج بن یوسف کے دور یعنی عبدالملک بن مروان کی خلافت تک زندہ رہے ، ٹنی کہ اس دور میں آخری قاتل بھی اینے انجام کو پہنچے گیا۔ ®

مقصدیہ ہے کہ حضرت علی خلائیٰ کسی کمزوری کی بنا پر قصاص میں تا خیر نہ کر رہے تھے بلکہ امت پر شفقت کی بنا پرایسا ہوا تھا۔

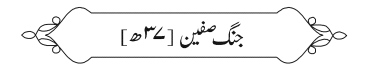
جب به معرکه جمل ختم ہوا تو حضرت علی المرتضلی وَالنَّیْنَ نے ام المومنین سیدہ عا کشتہ صدیقہ وَللَّنِیْهَ کوسنجالا اور انہیں حضرت رسول کریم طلط اللَّنِیْهَ کوسنجالا اور انہیں حضرت رسول کریم طلط اللَّهِ اللَّهِ منورہ بھیج دیا کیونکہ حضرت علی وَللَّهُ فَر ماتے ہیں کہ جھے حضرت رسول کریم طلط اللَّهِ اللَّهِ فَر دی تھی کہ:

تیرے اور عائشہ کے درمیان اختلاف ہوگا۔

تو میں نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! (اس صورت) میں سب سے زیادہ بدبخت ہوں گا۔ آپ نے فر مایا: ایسانہیں بلکہ جب بیموقعہ آئے تو اسے اس کے محفوظ مقام پر بھیج دینا۔ ©

چنانچہ آپ نے وہی کیاجس کا آپ کورسول کریم مستے آتے آتے مکم دیا تھا۔

- جب ججاح بن یوسف تقفی نے گورز عراق کی حثیت ہے کوفہ میں خطبہ دیا اور لوگوں کو محاذ جنگ پر چہنچنے کا حکم دیا تو اس وقت ایک بوڑھنے کی خدمت ہوا اور اپنی جگہ اپنے بیٹے کو محاذ جنگ پر جھیج کرخود گھر میں رہنے کی درخواست کر نے لگا۔ چنا نچے ججاح نے اس کی درخواست منظور کر لی۔ جب وہ وہ اپس بیٹا تو کسی نے ججاج سے کہا: اے امیر! آپ جانے ہیں کہ بیکون ہے؟ بیٹے میر بن صابی ہے جس نے امیر المؤمنین عثمان کی لاش کو ٹھو کر مار کر اُن کی پسلیاں توڑ دی تھیں۔ بیٹ کر حجاج نے اسے واپس بلایا اور اس سے بوچھا: ﴿ أَ انت الذي تحسر ضلعنی امیر المؤمنین عثمان ﴿ ؟ ﴾ بیخاموش ہوگیا تواس نے جلاد سے کہا: اس منافق کی گردن اُڑادے تواس نے اور اس منافق کی گردن اُڑادے تواس فی اُن کی کیدار سے اس کی گردن اُڑادے تواس خیلوں ہے کہا: اس منافق کی گردن اُڑادے تواس خیلوں ہے کہا: اس منافق کی گردن اُڑادے تواس خیلوں ہے کہا: اس منافق کی گردن اُڑادے تواس ہے تو کوار سے اس کی گردن اُڑادے۔ [ متر جم]
  - ع مسنداحمد٦ /٣٩٣، قال الحافظ في الفتح و سنده حسن ٦٠/١٣



جنگ جمل سے فارغ ہونے کے بعد حضرت علی مُثلِنْتُونُ نے اہل شام کے ساتھ جنگ کرنے کا پروگرام بنایا۔ چنانچیآپ نے فرمایا:

اب ضروری ہے کہ معاویۃ میری بیعت کریں۔

چنانچ حضرت علی فرالٹیئ نے حضرت معاویہ فرالٹیئ سے جنگ کرنے کے لیے شکر تیار کر لیا (اور اس جنگ سے بچنے کی ایک ہی صورت تھی ) کہ حضرت معاویہ فرالٹیئ بیعت کریں لیکن وہ بیعت کا مطالبہ مستر دکر چکے تھے اس لیے حضرت علی فرالٹیئ ایک لا کھا فراد پر مشمل لشکر لے کرشام کے اندرصفین کے مقام پر بہنچ گئے۔ جب حضرت معاویڈ نے حضرت علی کی چڑھائی کے متعلق سنا تو منبر پرتشریف لائے اور کہا: حضرت علی عمراق سے ایک شکر لے کرتمہاری طرف نکلے میں ہمہاری کیارائے ہے؟ لوگوں نے اپنی ٹھوڑیاں اپنے سینوں پر رکھ لیس اور سرتسلیم خم کر دیے۔ چنانچ حضرت فروالکلاع حمیری کھڑے ہوئے اور کہا:

رائے آپ دیں اورعمل ہم کریں گے اور باقی تمام حاضرین خاموثی سے بیٹھے رہے! پیتھاشا می لشکر کانظم وضبط!

ادھر حضرت علی المرتضلی بڑائٹیڈ منبر پرتشریف فرما ہوئے اور اللہ تعالیٰ کی حمد وثنا کے بعد فرمایا:
معاویہ شام سے ایک لشکر لے کرتم ہماری طرف آرہے ہیں ،تم ہماری کیا رائے
ہے؟ تو جواباً پوری مسجد شور شرابے سے بھرگئی اور کچھ کہنے لگے امیر المومنین ،مشورہ یہ
ہے .....اور کچھ کہتے ہیں امیر المومنین مشورہ وہ ہے .....حضرت علی زلائٹۂ ان کے شور
شرابے کی وجہ سے ان کی کوئی بات سمجھ نہ پارہے تھے، جب شور شرابا زیادہ ہونے لگا

توآپ منبر سے اترآئے اور إنّا لِلّٰهِ وَ إِنّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ پُرِ صِنے لگے۔ وہ تھا حال اہل شام کا! اور یہ تھی کیفیت اہل عراق کی! اسی لیے عبد اللہ بن زیبر رضی اللہ عنہ نے عبد الملک بن مروان سے لڑائی کے دوران کہا تھا کاش کہ میرے پاس یہال کے دس آ دمیوں کی بجائے ایک شامی ہوتا۔ کیونکہ اہل شام ثابت الاقدام اور جنگ باز تھے جبکہ اہل عراق انارکسٹ اور شوریدہ سرتھے۔ (اس کی تفصیل آگے آرہی ہے) اس کے بعد اُنہوں نے ہی خود حضرت علی المرتضلی فرائٹی سے جنگ کی اور انہوں نے ہی آپ گوشہ ید کردیا۔ (إنّا اللهِ و إنّا إلَيْهِ المرتضلی فرائٹی فرائٹ

حضرت على رضي ألله، ما وصفر ٢٠٠ هر كوصفين ميں بہنچ ـ

تاریخ اسلام میں صحیح سند کے ساتھ مروی ہے کہ حضرت ابومسلم خولانی وَ اللّٰہِ یہ علیہ مروی ہے کہ حضرت ابومسلم خولانی وَ اللّٰہِ یہ سے مروی ہے کہ وہ حضرت معاویہ وَلاَئْهُورُ کے پاس گئے اور کہا:

آ پ حضرت علی خالٹیو سے خلافت کے بارے تنازع کیوں کرتے ہیں؟ کیا آپ حضرت علی خالٹیو جیسے ہیں؟

حضرت معاویہ وٹائیڈ نے فرمایا: نہیں اللہ کی قشم میں جانتا ہوں کہ حضرت علی وٹائیڈ مجھ سے افضل ہیں اور خلافت کے زیادہ حقدار ہیں۔لیکن تم نہیں جانتے کہ حضرت عثمان کو ظلماً قبل کردیا گیا؟ اور میں ان کا چچا زاد بھائی ہوں اور ان کے قصاص کا مطالبہ کررہا ہوں .....تم حضرت علیؓ کے پاس جا وَاورانہیں کہو کہوہ قاتلین عثمان کومیرے والے کردیں اور میں یہاں کا انتظام ان کے سپر دکردوں گا۔

چنانچ وہ حضرت علی المرتضٰی خلینۂ کے پاس گئے اور ان سے بات چیت کی لیکن انہوں نے قاتلین عثمان کوان کے سپر دکرنے سے انکارکر دیا۔ ®

حضرت معاویہ فالنیوای آپ کوخلیفہ نہیں کہتے تھے اور نہ کبھی آپ نے حضرت

تاريخ الاسلام عهد الخلفاء الراشدين ص: ٥٤٠

<sup>2</sup> تاريخ الاسلام عهد الخلفاء الراشدين ص: ٥٤٠

على وَاللهُ عَلَى وَاللهُ عَلَى وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

'' یتحریہ جس کے مطابق امیرالمونین علیؓ نے معاویہ بن ابوسفیانؓ سے معاہدہ کیا ہے۔'' تو اس پر حضرت معاویہ نے کہا: امیر المومنین کا لفظ نہ لکھو، اگر میں آپ کو امیر المومنین تسلیم کر لیتا تو آپ کی بیعت کر لیتا اور آپ سے جنگ نہ کرتا۔البتہ آپ فقط اپنا اور میرانا م کھئے۔

پر حفرت معاویہ نے کا تب کی طرف رخ کیا اور کہا: ان (حفرت علی الاسلام ہیں۔
میرے نام سے پہلے کھو کیونکہ ان کونفیات عاصل ہے اور آ پ سابق الاسلام ہیں۔
حفرت امیر معاویہ اور حفرت علی المرتفعی نے درمیان اس طرح کبھی جنگ نہیں ہوئی کہ ایک خلیفۃ المسلمین ، دوسرے خلیفۃ المسلمین سے لڑر ہا ہے۔ بلکہ لڑائی کا سبب یہ تھا کہ حفرت علی المرتفعی ، حفرت معاویہ کو معزول کرنا چا ہے تھے اور حضرت معاویہ بی معزولی کواس وقت تک قبول کرنے پر تیار نہ تھے جب تک ان کے چچازاد بھائی کے قاتلوں سے انتقام نہ لے لیا جائے ، یاوہ آ پ کے سپر دنہ کرد یئے جا کیں۔
معاویہ بی معزولی وقت تک قبول کرنے پر تیار نہ تھے جب تک ان کے چچازاد ورنہ خلافت کے موضوع پر ایبا کوئی تناز عہد نہ تھا جس کا چرچا کیا جارہا ہے۔
معزت علی ڈٹائٹی کے لٹکر کی تعداد ایک لاکھ اور حضرت معاویہ کے لٹکر کی تعداد ستر ہزار افراد پر مشمل تھی اور تین دن اور رات لڑائی ہوتی رہی ، جو بہت سے تعداد ستر ہزار افراد پر مشمل تھی اور تین دن اور رات لڑائی ہوتی رہی ، جو بہت سے لوگوں کے مارے جانے کے بعد ختم ہوئی (جس طرح کہ آ گے آ رہا ہے ) اس جنگ میں حضرت رسول کریم طبیع ہوئی (جس طرح کہ آ گے آ رہا ہے ) اس جنگ میں حضرت رسول کریم طبیع ہوئی نے ایک دفعہ فرمایا تھا کہ : «ویحك یا اور جن سے حضرت رسول کریم طبیع ہوئی آ نے ایک دفعہ فرمایا تھا کہ : «ویحك یا عمار! تقتلہ الفئة الباغیة »اے عمار! کیجے باغی گروہ تی کردے گا۔ ©

<sup>•</sup> صحيح بخارى كتاب الصلوة ، باب التعاون في بناء المسجدرقم: ٤٤٧ ، مسلم كتاب الفتنه: ٧٠

امام احمد بن صنبل عطینی سے اس حدیث «تَقُتُلُكَ الْفِئَةُ الْبَاغِیَةُ » کے متعلق پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا: ''میں اس کے متعلق گفتگونہیں کروں گا، اسے چھوڑ دینا ہی سلامتی کا ذریعہ ہے، اور آپ نے فرمایا حضرت رسول کریم طفی آئے کے فرمان کے مطابق انہیں باغی گروہ نے قبل کیا اور خاموش ہو گئے۔ <sup>©</sup>

حافظا بن حجر ع<sup>راللي</sup>يه فرماتے ہيں كه:

جمہورعلائے اہل السنۃ ان لوگوں کے برخق ہونے کے قائل ہیں، جنہوں نے حضرت علی کے خلاف لڑے حضرت علی کے خلاف لڑے حضرت علی کے خلاف لڑے وہ باغی تھے۔ لیکن اس کے ساتھ ساتھ وہ اس موقف پر بھی متفق ہیں کہ ان میں سے کسی کی فرمت نہ کی جائے ، بلکہ وہ کہتے ہیں کہ انہوں نے اجتہاد کیالیکن غلطی کھا بیٹھے۔ ® حافظ ابن جحر ہولئے پی فرماتے ہیں کہ: اہل السنۃ اس بات پر متفق ہیں کہ صحابہ کرام ؓ کے باہمی تناز عات کی بنا پر کسی صحابی پر زبان درازی یا نکتہ چینی کرنا منع ہے خواہ یہ پہتے بھی چل جائے کہ ان میں فلاں گروہ حق پر ہے ، کیونکہ وہ اجتہاد کی بنا پر لڑے تھے۔ ® ..... ®

ا مام طبری ﷺ حضرت علی المرتضٰی کے طرفداروں کے مذہب کومضبوط قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

۱۳ السنة للخلال ص:٤٦٣ـ ٧٢٢۱۳ فتح الباري ٧٢/١٣

ق فتح الباری ۳۷/۱۳ سیجی ممکن ہے کہ انہیں اسی باغی گروہ نے تل کیا ہوجس نے حضرت عثان گوشہید کیا اور حضرت طلحہ وزہیر فالی کی مصرت علی ہے صلح کو سیوتا لا کرنے کے لیے رات کی تاریکی میں تیر برسائے تھے۔

« سیدناعلی المرتضلی فولٹی ہے بھی یہی بات مروی ہے کہ آپ نے فر مایا: اے کوفہ والو! میری گردن میں ایک چیز ہے،
میں چاہتا ہوں کہ اسے اپنی گردن سے نکال کر تبہاری گردن میں رکھ دوں ۔ جان لو کہ ایک مرتبہ میں حضرت رسول
کریم سے اپنی آئے پاس مبیطا ہوا تھا اور آپ کے پاس معاویہ بھی تھے۔ اسی دوران وجی اللی کانزول ہونے لگا
چنانچہ آپ نے میرے ہاتھ سے قلم لے کر معاویہ کے ہاتھ میں تھادیا۔ اللہ کی قسم میں نے اس سے اپنے دل میں ذرہ برابر ملال نہ کیا کیونکہ میں جانیا تھا کہ آپ کو اللہ تعالی نے ایسا کرنے کا حکم دیا ہے۔ خبر دار! آگاہ رہنا کہ معلمان وہی ہے جو میرے اوران کے نتاز عیس ایے آپ کوسلامت رکھے۔ [طبقات حنابلہ جلد دوم: ص ۱۳۵]

''اگر مسلمانوں کے درمیان ہر طرح کے اختلاف کے وقت گھروں میں دبک جانا واجب ہوتا، تو نہ کوئی حدقائم کی جاتی ،اور نہ کسی باطل کورو کا جاسکتا تھااور فاسقوں کومحر مات کے ارتکاب کے لیے کھلا راستال جاتا۔'' ®

میں کہتا ہوں کہ بیہ بات اس وقت صحیح ہے جب معاملہ واضح اور آشکارا ہو۔ لیکن جب صورتحال مشتبہ ہوتو اس وقت فتنوں سے دور رہنا ہی واجب ہے اور اسی وجہ سے بہت سے لوگ اس معر کہ میں شرکت سے بازر ہے۔

لہذاہم پر واجب ہے کہ ہم اسی موقف پر ایمان رکھیں کہ حضرت طلحہؓ اور زبیرؓ اور حضرت علی فالٹیڈ اور ان حضرات کے طرفدار محض اور حضرت عا کشہ صدیقہ ، اسی طرح حضرت علی وٹالٹیڈ اور ان حضرات کے طرفدار محض اجتہاد کی بنا پرلڑ ہے کیونکہ صورتحال بڑی پرفتن تھی اور خاص طور پر معرکہ جمل کے لیے کوئی تیار نہ تھا اور نہ ہی وہ لڑنا جا ہتے تھے۔

امام ابن حزم اورامام ابن تیمیه رحمهما الله تعالی نے اس مسئله پرجمهور علمائے امت سے قبل کیا ہے کہ اس پر بحث ہی نہ کی جائے۔

امام ابن تیمیه وطنی پی فرماتے ہیں کہ:

''اگرکوئی کہنے والا کہے کہ حضرت علی خالینی نے ان سے لڑائی میں پہل کی تو اسے جواب دیا جائے گا کہ انہوں نے حضرت علی رخالینی کی بیعت اوران کی اطاعت سے انکار کرنے میں پہلوتہی کی اور آپ کو حضرت عثمان رخالینی کے قتل میں شریک اور ظالم کھہرایا اور ان کے متعلق جھوٹی شہادت قبول کی ۔ کیونکہ اہل شام میں یہ بات مشہور کر دی گئی کہ حضرت علی قتل عثمان میں میٹے۔''

اوراہل شام کے ہاں بیجھوٹی شہادت مندرجہ ذیل جاروجو ہات کی بناپر سند قبولیت حاصل کرگئی تھی۔

€ فتح الباري ۳٧/١٣

- 🛈 اميرالمونين سيدناعثان خاتئيز كة قاتلين سے انتقام نه لينا۔
  - ا جنگ جمل
- مدینه منوره کو چیموژ کر کوفه کو دارالخلافه بنانا، جبکه کوفه، قاتلان سیدنا عثمان خالفهٔ کی حیماؤنی تقی ۔
- ص حضرت على المرتضى خالتين ك شكر ميں ان لوگوں كا موجود ہونا، جوتل سيدنا عثمانًّ ميں ملوث تھے۔ ملوث تھے۔

ندکورہ بالا چاروں وجوہات کی بنا پرشام کے (ان پڑھ) عوام کوشک ہوگیا کہ سیدنا عثمان رہائیۂ کے قتل میں حضرت علی المرتضائی کا ہاتھ ہے، حالا نکہ حضرت علیؓ کا ان کے قتل میں کوئی ہاتھ نہ تھا، بلکہ آپ قاتلین عثمان پرلعنت کرتے تھے۔

اگر کہا جائے کہ صرف اتنی بات پر (شامیوں کے خلاف) لشکر کشی جائز نتھی (بلکہ ان کی غلط فہمی دور کرنی چاہیے تھی ) تو جواب دیا جائے گا کہ:

اہل شام کے لیے بھی جائز نہ تھا کہ وہ حضرت علی زباتیہ سے اس بنا پرلڑتے کہ وہ سیدنا عثمان کے قاتلوں کو پکڑنے میں بے بس ہیں، بلکہ اگر حضرت علی المرتضٰی زباتیہ قاتلان عثمان کے قاتلوں کو پکڑنے کی طاقت رکھتے بھی ہوتے اور انہیں تاویل کی بنا پریا خطاً حجوڑ بھی دیتے تو ان کی اس کوتا ہی پر جماعت میں تفریق ڈالنے اور ان کی بیعت سے انکار کرنے کی گنجائش نہ تھی بلکہ آپ کی بیعت ، ہر حال میں دین الہی کے لیے درست ترین اور مسلمانوں کے لیے نفع مند تھی۔

ان معرکوں میں کون سے صحابہر سول نثریک ہوئے؟

جنگ جمل یا جنگ صفین میں شریک ہونے والے صحابہ کرام بیہ تھے۔ حضرت علی المرتضٰیؓ، حضرت زبیرؓ، حضرت طلحہؓ، حضرت عا کنشہؓ، حضرت عبداللّٰہ بن زبیر ه ، حضرت حسن ، حضرت حسین ، حضرت عبدالله بن عباس ، حضرت معاویی ، حضرت عمر و بن العاص ، حضرت قیس بن سعد ، حضرت قعقاع بن عمر و ، حضرت جریر بن عبدالله ، حضرت ابواهیم بن جریر بن عبدالله ، حضرت ابواهیم بن التیهان ، حضرت سعد بن سمل ، حضرت جابر بن عبدالله ، حضرت عبدالله بن جعفر ، مضرت عدی بن حاتم ه ، حضرت اشعث بن قیس ه ، حضرت جاریه بن قدامه ، مضرت نعمان بن بشیر و شخانید ،

اور جن صحابہ نے ان جنگوں میں حصہ نہ لیاوہ بیہ تھے۔



# تحكيم (ثالثي) كاواقعه

معر کے صفین تحکیم ( ثالثی ) برختم ہو گیا۔ چونکہ نیزوں پرمصاحف ( قر آن کے نسخے ) بلندكرديئي كئے تصاور فریقین جنگ ہے رک گئے اور یہ بات طے كر كے كه رمضان المهارك میں تحکیم ( ثالثی کوسل کا اجلاس ) ہوگا ،حضرت علی رضی اللّٰہ تارک وتعالیٰ عنہ کو فیہ اور حضرت معاوبیشام چلے گئے اور حضرت علی المرتضٰی نے حضرت ابوموسیٰ اشعریٰ کو اور حضرت معاویہ زنائیٰ نے حضرت عمرو بن العاص کواینے اپنے ثالثی نمائندے کے طور پرمقرر کر دیا۔ اور تحکیم ( ثالثی کونسل ) کا قصہاس طرح مشہور ہے کہ حضرت عمر و بن العاص اور حضرت ابوموسیٰ اشعری نے حضرت علی المرتضٰی اور حضرت معاویہ فاٹنٹھاد ونوں کی معزولی پرا تفاق کرلیا۔ چنانچہ پہلے حضرت ابوموسیٰ اشعری منبر پر چڑھے اور کہا میں حضرت علیٰ کو معزول کرتا ہوں ، (اورانہیں خلافت سے یوں جدا کرتا ہوں ) جس طرح اپنی اس انگوشی کوانگل سے جدا کرتا ہوں ، پھرانہوں نے اپنی انگوشی (انگل سے ) نکال دی۔ پھرعمر وَّ بن العاص کھڑ ہے ہوئے اور کہا: میں بھی حضرت علیؓ کو یوں ہی خلافت سے معزول کرتا ہوں جس طرح ابوموسیٰ خالئیڈ نے کیااور میں بھی حضرت ابوموسیٰ سی طرح حضرت علیؓ کواس طرح خلافت سے جدا کرتا ہوں جس طرح اپنی اس انگوٹھی کوجدا كرر باهوں اور حضرت معاويةً كواس طرح برقر ارركھتا ہوں جس طرح اپنی اس انگوشي كو! چنانچےشورا ٹھاا ورحضرت ابوموسیٰ غصے ہوکرحضرت علیٰؓ کے پاس کوفہ جانے کی بجائے مکہ چلے گئے اور عمر و بن العاص شام کی طرف لوٹ گئے ۔

<sup>🛭</sup> تاریخ طبری ۱/۱۶،کامل فی التاریخ ۳/۱۶۸

المختصریه من گھڑت داستان ہے اوراسے ابوخن جیسے کذاب راوی نے گھڑا ہے اور ہم ایک سے زائد مرتبہ بیان کر چکے ہیں کہ بیخض کذاب اور داستان گوہے جبکہ صحیح واقعہ وہی ہے جو اہل حق نے صحیح سند کے ساتھ روایت کیا ہے اور وہ اس طرح ہے کہ تحکیم (ثالثی) کے موقعہ پر حضرت عمرو بن العاص، حضرت ابوموسی طرح ہے کہ تحکیم (ثالثی) کے موقعہ پر حضرت عمرو بن العاص، حضرت ابوموسی سے ملے اور کہا:

اس قضیے میں آپ کی کیارائے ہے؟

حضرت ابوموسیٰ خالٹین نے جواب دیا:

میرا خیال بیہ ہے کہ:وہ (علیؓ بن ابی طالب ) اس گروہ سے ہیں جس پر حضرت نبی کریم کی سینے آیا دم واپسیں راضی رہے۔ <sup>©</sup>

حضرت عمرةً بن العاص نے فر مایا:

آپ مجھے اور معاویلاً کوکہاں چھوڑ رہے ہیں؟

حضرت ابوموسیٰ ﷺ نے فر مایا:

اگرتم دونوں سے تعاون طلب کیا جائے تو تم میں تعاون کی صلاحیت ہے اور اگر تم دونوں سے تعاون طلب کیا جائے تو تم میں تعاون کی صلاحیت ہے اور اگر تم سے مستغنی رہا ہے۔ پھر یہاں پر بات ختم ہوگئ اور حضرت عمر و بن العاص، حضرت معاویہ کی طرف ہوٹ آئے۔ اور ان کو خبر دی اور حضرت ابوموسی معضرت علی کی طرف لوٹ آئے۔

خبر دی اور حضرت ابوموسی معضرت علی کی طرف لوٹ آئے۔

پہلی روایت بلاشبہ تین وجو ہات کی بنا پر باطل ہے۔

- العواصم من القواصم بحوالہ دارقطنی (مصنف نے یہاں تاریخ کبیرامام بخاری ۵/ ۳۹۸) کا حوالہ دیا ہے جبکہ یہ روایت وہاں موجو دنہیں البتہ العواصم من القواصم "میں سنن دارقطنی کے حوالے سے بیروایت موجود ہے اور اس کی سند صحیح ہے اور محبّ الدین الخطیب نے اس کے حاشیہ پر حضرت ابوموسیٰ اشعری کی مرادیہ بیان کی ہے کہا مرضلافت اس گروہ پر چھوڑ دیا جائے جس پر حضرت نبی کریم تادم واپسیس راضی رہے۔[ع۔ج۔س])
   کہام کی تفصیلات کیجیٰ الیمیٰ کی کتاب مرویات ابی محف فی تاریخ الطبری میں پڑھیے جو دار العاصمہ " تحکیم کی تفصیلات کیجیٰ الیمیٰ کی کتاب مرویات ابی محف فی تاریخ الطبری میں پڑھیے جو دار العاصمہ "
- کلیم کی تفصیلات کی ایجیل کی کتاب مرویات ابی محصف فی تاریخ الطبر ی میں پڑھیے جو دار العاصمہ،
   الریاض، نے شائع کی ہے۔

- 🛈 اس کی سندضعیف ہے کیونکہ اس میں ابو مختف کذاب ہے۔
- خلفة المسلمین کوابوموسی وغیره معزول نہیں کرسکتے کیونکہ اہل سنت کے نزدیک اس سہولت کے ساتھ وہ معزول نہیں کیے جاسکتے اور محض دوآ دمی امیر المونین کی معزولی پر کس طرح اتفاق کر سکتے ہیں؟ اس لیے یہ بات صحیح نہیں ہے۔جبکہ شخکیم (ثالثی کونسل) میں جو پچھ طے ہوا ، وہ یہ تھا کہ ان دونوں نے اس بات پر اتفاق کر لیا تھا کہ حضرت علی المرتضی و اللی کونہ میں خلیفة المسلمین کے منصب جبلہ جلیلہ پر فائز رہیں اور حضرت معاویہ و اللی شنام میں گورز کے منصب پر برقرار
  - صحیح روایت وہ ہے جوہم نے بیان کی ہے۔ **©**



## جنگ نهروان [۲۳ه]

حضرت علی ذائین کوفہ کی طرف لوٹ آئے واپسی پر آپ ہی کے انگر کے ایک باغی گروپ (خوارج) نے آپ کے خلاف خروج کردیا اور «کلا حُکُم اللّا لِلّهِ » افسیلے کا اختیار اللہ کے سواکسی کونہیں) کا نعرہ بلند کر کے تحکیم (ثالثی) کومستر دکردیا اور انہوں نے آپ کے خلاف اس قد رطوفان بدتمیزی کھڑا کردیا کہ وہ مسجد میں اور انہوں نے آپ کے خلاف اس قد رطوفان بدتمیزی کھڑا کردیا کہ وہ مسجد میں کھڑے ہوکر چیختے کہ «کا کھٹے کے اللّه بالا لِلّهِ ، کلا حُکُم اللّه لِلّهِ ، کلا حُکُم اللّه لِلّه » حضرت علی (یہن کر) فرماتے «کیلمة کوتے آریکہ بھا الْبَاطِلُ» ' کہ برحق کلمے سے باطل مرادلیا جا رہا ہے۔'

اس کے بعدانہوں نے جلیل القدر صحابی حضرت عبداللہ بن خباب گوتل کردیا اور ان کی حاملہ بیوی کوتل کر کے اس کا پیٹ چاک کردیا حالانکہ وہ بیچاری اس ماہ زچگی کی حالت میں تھی۔ جب حضرت علی زلائی کو (اس ظلم کی) خبر پہنچتی تو انہوں ان کی طرف پیغام جیج کریوچھا کہ:

انہیں کس نے تل کیا ہے؟

خوارج نے جواب دیا کہ: ہم سب نے اسے تل کیا ہے۔

چنانچ حضرت علی خالفیدان کی طرف دس ہزار کالشکر لے کر نکلے اور نہروان میں ان کے خلاف جنگ لڑی ۔

حضرت امام احمد بن حنبل وطلط في فرماتے ہيں كہ جميں اسحاق بن عيسى الطباع في بيان كيا اور وہ كہتے ہيں كہ مجھے كيلى بن سليم نے عبداللہ بن عثمان بن خثيم سے اور اس نے عبيداللہ بن عياض بن عمر والقارى سے بيان كيا كہ ہم ام المومنين سيدہ عائشہ

صدیقہ وٹائیہا کے پاس بیٹے ہوئے تھے کہ عبداللہ بن شداد، اپنی عراق سے والیسی پر ام المومنین کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اسی عرصہ میں حضرت علی وٹائیہ نے عراق میں خارجیوں سے جنگ لڑی تھی اور بیہ و ہیں سے واپس آر ہے تھے تو آپ نے اس سے کہا:

اے عبداللہ بن شداد خلائیہ ، میں تجھ سے جو کچھ پوچھوں ،اس کے متعلق سے سے جو کچھ پوچھوں ،اس کے متعلق سے سے ہتاؤ بتاؤ گے؟ مجھےاس قوم کے متعلق بتاؤ جس کو حضرت علیؓ نے قبل کیا ؟

اس نے جواب دیا کہ یہ کیسے ہوسکتا ہے کہ میں آپ کو پیچ پیج نہ ہتا ؤں۔ آپ نے فر مایا: تو مجھےان کا قصہ سناؤ۔

اس نے کہا کہ: جب حضرت علی وُٹائینئ نے حضرت معاویہ سے معاہدہ کیا اور دو آ دمیوں کو ثالث مقرر کیا تو آٹھ ہزار قراء نے آپ کے خلاف خروج کیا۔ چنا نچہوہ لوگ کوفہ کے ایک طرف حروراء کے مقام پر جمع ہو گئے اور آپ وُٹائینئ پر طعنہ زنی کرنے لگے کہ:

تونے اس قمیص کو اتار دیا جو اللہ نے تخفیے پہنائی تھی اور اس نام (امیر المومنین) سے دست برداری اختیار کی جواللہ نے تیرار کھا تھا، پھر تونے مزید خلطی میہ کی کہ اللہ کے دین میں لوگوں کو حکم بنایا، جبکہ اللہ کے سوااورکوئی حکم نہیں۔

جب حضرت علی خلائیۂ کوان با توں کی خبر پینچی ، جن کی بنا پروہ آپ خلائیۂ پرطعن و شنیع کررہے تھے اور آپ سے جدا ہورہے تھے، تو آپ نے مؤذن کو حکم دیا کہوہ اعلان کردے ، کہامیر المومنین کے پاس ہر آ دمی قر آن لے کرحاضر ہو۔ جب سارا گھر قراء سے بھر گیا تو آپ نے بڑام صحف منگوا کرا پنے سامنے رکھا اور اس پر ہاتھ مارتے ہوئے کہنے گئے: اے مصحف ، لوگوں کو بتا!

لوگوں نے کہا۔اےامیرالمومنین آپ اس سے کیا یو چھر ہے ہیں؟ یہ تومحض

ورق پر سیاہی ہے اور جو کچھاس میں لکھا ہوا ہے اسے ہم بولتے ہیں (نہ کہ یہ بولتا ہے) آپ کیا جاہتے ہیں؟

آپٹے نے فر مایا ، میرے اور تمہارے ان ساتھیوں (خوارج) کے درمیان ، جو (کوفہ سے باہر) نکلے ہیں ، اللہ کی کتاب ہے۔ اللہ تعالیٰ ، اپنی کتاب میں مرداور عورت کے جھگڑے کی صورت میں فر ما تاہے۔

﴿ وَ إِنْ خِفْتُمُ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابُعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَ حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَ حَكَمًا مِنْ اَهْلِهَا إِنْ يُرِيدُا اِصُلَاحًا يُوقِقِ اللَّهُ بَيْنَهُمَا ﴾ [النساء: ٣٥]

'' کہ اگرتم لوگ ان دونوں (میاں ، بیوی) کے درمیان ناچاقی سے ڈروتوایک منصف مرد والوں کی طرف سے منصف عورت والوں کی طرف سے جھیجو، اگر وہ دونوں ان کے درمیان صلح چاہیں گے تو اللہ ان دونوں کے درمیان موافقت کی صورت پیدا کرد ہے گا۔''

غور کیجئے! محمد طلنے ایک امت کے خون کی حرمت، مرداور عورت کی ناچاتی سے کہیں بڑھ کر ہے اور وہ مجھ پراس لیے تقید کررہے ہیں کہ میں نے معاویہ سے کہیں بڑھ کرتے وقت صرف کَتَبَ عَلِیُّ ابْنُ ابنی طالب کیوں لکھا۔ (یعنی اپنے نام کے ساتھ امیر المومنین کیوں نہیں لکھا؟)

حالانکہ جب حضرت رسول کریم طلط آیا ہی قوم قریش سے مصالحت کی غرض سے حدید میں تشریف فرما تھے اور ہم بھی آپ کے ساتھ تھے تو ہمارے پاس سہیل بن عمرو (قریش کا کمشنر معاہدہ بن کر) آیا جب رسول کریم طلط آیا نے (مصالحت کے معاہدے پر) بسم اللہ الرحمٰن الرحیم کھا تو، وہ کہنے لگا: بسم اللہ الرحمٰن الرحیم نہ کھو، آپ نے فرمایا: ہم کیسے کھیں؟ وہ کہنے لگا! کھون بِالسَمِ الله الله مَّ "بعدازاں حضرت رسول کریم طلط آیا نے فرمایا: کھومحمد رسول اللہ ، تو وہ کہنے لگا۔ اگر میں جانتا کہ آپ رسول کریم طلط آیا نہ کہ ایک ہے تو وہ کہنے لگا۔ اگر میں جانتا کہ آپ

الله كے رسول ہيں تو ميں آپ كى مخالفت نه كرتا۔

چنا نچه آپ نے لکھا: «هذَا مَا صَالَحَ مُحَمَّدُ بُنُ عَبُدِ اللهِ قُرَيُشًا» اللهِ قُرَيُشًا» الله قُرَيُشًا الله تعالى اپني كتاب ميس فرما تا ہے۔

﴿ لَقَدُ كَانَ لَكُمُ فِي رَسُولِ اللَّهِ ٱسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنُ كَانَ يَرُجُوا اللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرِ ﴾ [الاحزاب: ٢١]

'' كەتم میں سے جولوگ اللہ تعالیٰ سے نواب اور آخرت كے دن اچھائی كی اميدر كھتے ہیں ان كے ليے رسول اللہ (كاطرزعمل) بہترین نمونہ ہے۔''

چنانچه حضرت علی نے ان کی طرف عبداللہ بن عباسؓ کو بھیجاتو میں بھی ان کے ساتھ گیا جب ہم ان کے لشکر کے درمیان پہنچے تو ابن الکواء نے لوگوں کوخطبہ دینا شروع کر دیا اور کہا:

اے قرآن کے حاملین ، یہ شخص عبداللہ بن عباس ہے، اگرتم میں سے کوئی اسے نہ جانتا ہوتو میں کتاب اللہ سے اس کا تعارف کرواتا ہوں ، یہ وہ ہے، جس کے متعلق ﴿ قَوْمٌ خَصِمُون ﴾ <sup>©</sup> کے الفاظ نازل ہوئے ہیں، اسے اس کے ساتھ کتاب اللہ ہیں، اسے اس کے ساتھ کتاب اللہ سے ماحثہ نہ کرنا۔

لیکن اس کی قوم کے خطباء کھڑے ہوئے اور کہنے لگے: اللہ کی قتم، ہم اللہ کی تتم، ہم اللہ کی تتم، ہم اللہ کی تتاب کے حوالے سے اس سے گفتگو کریں گے، اگر اس نے ہمارے ملم کے مطابق حق پیش کیا تو ہم اسے لا جواب کر دیں گے۔ پیش کیا تو ہم اسے لا جواب کر دیں گے۔ چنا نچھ انہوں نے تین دن تک عبد اللہ بن عباس سے کتاب اللہ کے حوالے سے بحث کی ، تو ان میں سے چار ہزار ( \* \* \* \* ) افراد تو بہتا ئب ہو کر واپس لوٹ گئے

🗨 جھگڑا کرنے والی قوم۔

جن میں ابن الکواء بھی تھا اور وہ انہیں لے کرکوفہ میں حضرت علی کے پاس آگیا۔
بعد از ال حضرت علی خلافی نے باقی خارجیوں کی طرف پیغام بھجوایا کہ ہمارے درمیان
اور ہمارے مخالفین کے درمیان جو کچھ طے ہوا ہے اس کا تمہیں پنہ چل چکا ہے لہذا
امت محمد یہ کے درمیان اتفاق ہوجانے تک تم جہاں چا ہو، سکونت اختیار کرو
اور ہم اس وقت تک تم سے جنگ نہ کریں گے، جب تک تم بے گنا ہوں کے تل
کرنے اور ڈاکہ زنی کرنے اور ذمہ تو ڑنے سے باز رہے ،اگر تم مذکورہ بالا
جرائم کرو گے تو ہم تمہارے جرائم کے مطابق تم سے لڑیں گے کیونکہ اللہ خیانت
کرنے والوں کو پیند نہیں کرتا۔

حضرت عائشہ صدیقہ وٹاٹھہانے فرمایا: اے ابن شداد! کیا پھر آپ ان سے لڑے؟
تو عبد الله بن شداد نے کہا: '' الله کی قتم! انہوں نے اس وقت تک ان کی طرف فوج کشی نہ کی جب تک انہوں نے راہزنی نہ کی اور ناحق خون نہ کیا اور اہل ذمہ کے مال وجان کوحلال نہ مجھا۔

حضرت عا ئشہ نے فر مایا: اللہ کی قسم! کیا واقعی ایسا ہوا؟ اس نے کہا: اللہ کی قسم جس کے سوا کوئی النہیں ، ایسا ہی ہوا۔

آپ فرمانے لگیں: وہ کیابات ہے جواہل ذمہ کی زبانی مجھ تک پینچی ہے؟ وہ کہتے ہیں ذوالثدی ، ذوالثدی (یعنی پیتان والا شخص)

اس نے کہا: میں نے اسے دیکھا اوراس وقت میں حضرت علیؓ کے ساتھ مقتولین کے درمیان کھڑا تھا، چنانچہ آپ نے لوگوں کو بلایا اوران سے پوچھا کیا تم اسے جانتے ہو؟

توان میں سے ہرکوئی صرف اتنا ہی بتار ہاتھا کہ میں نے اسے فلاں فلاں قبیلے کی مسجد میں نماز پڑھتے دیکھاتھا، میں نے اسے فلاں قبیلے کی مسجد میں نما زادا کرتے دیکھا تھا،اوراس کے متعلق کوئی یقینی خبر بیان نہیں کررہا تھا۔ حضرت عائشہ نے رہائیۂ اہل عراق کے بقول وہ کیا بات تھی جو حضرت علی رہائیۂ نے اس شخص پر کھڑے ہوکر کہی؟

عبدالله بن شداد نے کہا: میں نے آپ کو وہاں پر کہتے ہوئے سنا: ' صَدَقَ اللهُ وَ رَسُولُهُ ' (الله اوراس کے رسول نے سے فرمایا)

ام المومنین نے کہا:'' کیاتم نے اس کے علاوہ بھی کچھ کہتے ہوئے سنا؟ عبداللّٰہ بن شداد نے کہا:نہیں،اللّٰہ کی شم!

اور خارجیوں کی تعدا دایک ہزار (۱۰۰۰) تھی جوموت کے گھاٹ اتر گئی جبکہ حضرت علی کے لشکر میں صرف چپاراور بعض روایات میں سات افراد شہید ہوئے۔ © اوران کے درمیان وہ لیتا نوں والا ٹنڈ الرحرقوص بن زہیر) بھی تھا جسے حضرت علی شاخیا۔

اور یہ واقعہ بعینیہ اسی طرح ہوا جس طرح حضرت رسول مقبول مطابع نے بیشگی بتایا تھا، چنانچہ کے مسلم میں ہے، کہ آ پ نے فرمایا تھا:

" اَنَّهُ تَخُرُجُ فِرُقَةٌ عَلَى حِينِ اخْتِلَافٍ بَيْنَ الْمُسُلِمِيْنَ تَقُتُلُتهُمُ اَوُلَى الطَّائِفَتَيُن بِالْحَقِّ " ( ) الطَّائِفَتَيُن بِالْحَقِّ ( ) ( )

- ٠ مسنداحمد تحقيق احمد شاكر ٢٥٦ و قال اسناده صحيح
  - ٢٩٨/٧ البداية والنهاية
- 3 مسلم کتاب الزکواة ۱٤٨ وما بعدد کیمئے صحیح بخاری کتاب المناقب باب علامات النبوة: ٣٦٠١

'' کہ وہ فرقہ مسلمانوں کے درمیان اختلاف کے وقت نکلے گا ،اسے وہ گروہ قتل کرے گاجوت کے زیادہ قریب ہوگا۔''

ایک اور حدیث میں ہے کہ " إِنَّ فِیُهُمُ ذُو الثُّدَیَّةِ" کہ ان کے مقولین میں بپتا نوں والا بھی ہوگا۔'' چنانچ حضرت علی المرتضٰی بٹائٹیۂ اسے مقتولین میں تلاش کر رہے تھے، جب وہ مل گیا تو آپ نے شکرانے کے طور پر اللہ کوسجدہ کیا۔ ② کیونکہ وہ جان گئے کہ آپ میں۔



● مسلم كتاب الزكوة ١٤٨ ، صحيح بخاري كتاب المناقب : ٣٦٠١

<sup>€</sup> مسند احمد تحقیق احمد شاکر ۱٥٤/۲ اسناده صحیح: ۷٤٨

# شهادت امير المؤمنين عليٌّ بن الى طالب [۴٠ه هـ]

جنگ نہروان کے تقریباً دوسال بعد جبکہ حالات قدر ہے معمول پر آر ہے سے ، کہ تین خارجی (کوفہ سے نکل کر) مکہ میں جمع ہوئے اور باہمی معاہدہ کیا کہ وہ علیٰ بن ابی طالب اور معاویہ بین ابوسفیان اور عمر وَّا بن العاص کو قل کر دیں۔
وہ اپنے (فاسد عقیدے کے مطابق) کہنے لگے کہ ہم ان تینوں کو قل کرکے اللہ کا قرب حاصل کریں گے اور پھرلوگوں کوان کے قل سے سکون مل جائے گا۔ چنا نچہ عبد الرحمٰن بن مجم مرادی کہنے لگا کہ میں علی بنُّ ابوطالب کا قتل اپنے ذمہ لیتا ہوں۔

برک تمیمی کھڑا ہوااور کہنے لگا:'' میں معاویڈ کاقتل اپنے ذیمہ لیتا ہوں۔ عمرو بن بکر تمیمی کہنے لگا:'' میں عمر ڈین العاص کوٹھکا نے لگا وَں گا۔ چنا نچہ یہ تینوں اس بات پر متنق ہو گئے کہ سترہ ( ۱۷ ) رمضان المبارک کی رات کواس بلان برعمل کیا جائے۔

حضرت عمر و بن العاص ، مصر میں تھے اور حضرت معاویہ شام میں تھے ااور حضرت علی خالٹی خالٹی کو اللہ کا کہ خاتی خالٹی کو اللہ کا کہ کہ کے لیے نکلتے وقت اس خنجر سے قتل کیا جسے وہ ہفتہ بھر زہر میں بجھا تا (یان دیتا) رہا تھا۔

جب حضرت علی خالتی زخمی تھے تو آپ نے فر مایا: اگر میں پچ گیا تو میں اس پردلیل سے غالب آؤں گااور اگر میں شہید ہو گیا، تو اسے میرے بدلے

میں قبل کردینا ، یہ ن کریہ ملعون کہنے لگا: ''اللہ کی قسم یہ نی نہ سکے گا کیونکہ میں نے اس خنجر کو ایک جمعہ تک زہر میں بجھایا ہے۔(یعنی پیہ ملعون پورا ہفتہ اپنے خنجر کو زہر کی پان دیتارہا)

جب حضرت علی خلائی شہید ہو گئے اور تو لوگوں نے اس کے ہاتھ کا ٹیے شروع کردیئے اور اس کی آئی خلاق میں انگاروں جیسی سلائیاں پھیردیں، لیکن یہ بے حس وحرکت پڑار ہااور کسی طرح کی آہ و بکا اور گرییز ارکی نہ کی ۔ جب انہوں نے اس کی زبان ، کا ٹیے کا ارادہ کیا توبیڈ رگیا۔

انہوں نے کہا: کیوں؟ کیا وجہ ہے اب کیوں رور ہے ہو، کیا اب تکلیف ہوگی؟

کہنے لگا: میں ڈرتا ہوں کہ میں الیم گھڑی بسر کروں جس میں اللہ کا ذکر نہ کر
سکوں ۔ سبحان اللہ! اس صرتح گمرا ہی پرغور کروکہ (عیاڈ اباللہ) بیاللہ کے ولیوں میں
سے ایک ولی کے خون کومباح سمجھتا ہے پھراس بات سے ڈرتا ہے کہ اس پرکوئی ایسا
لمحہ نہ گذر ہے جس میں وہ اللہ کا ذکر نہ کرر ہا ہو!۔

دوسری طرف برک تمیمی بھی فجر کی نماز کے وقت حضرت معاویہ رہائٹیئہ کی طرف نکلا اور آپ کوتلوار سے رخمی کردیا ، کیکن آپ علاج کے بعد تندرست ہو گئے، البتہ آپ کی رگ تناسل کٹ گئی۔

جبکہ عمروبن بکر تمیمی ،عمر وَّبن العاص کے ارادے سے نکلالیکن اس روزوہ پیٹ میں خرابی کی وجہ سے نماز کے لیے مسجد میں نہ آئے تو اس نے قائم مقام امام خارجہ بن ابی حبیب کوعمر وَّ بن العاص سمجھ کرنماز میں شہید کر دیا۔

جب وہ بکڑا گیا تولوگوں نے کہا: تونے کیا کیا؟

اس نے کہا:'' میں نے لوگوں کوعمر و بن العاص سے آرام پہنچایا ہے۔''

انہوں نے کہا:'' تو نے عمر و کونہیں بلکہ خارجہ گوتل کیا ہے۔'' وہ کہنے لگا:'' میں نے تو عمر و کا کام تمام کرنا تھا، کیکن اللہ نے خارجہ کا کام تمام کردیا۔ چنانچہ عبد الرحمٰن بن مجم مرادی کی طرح عمر و بن بکر تمیمی اور برک تمیمی کو بھی موت کے گھاٹ اتاردیا گیا۔



◙ الطبقات الكبرئ٣٥/٣، البداية والنهاية :٣٣٨/٧

<sup>•</sup> اس کی بیربات ضرب المثل بن گئی۔



حضرت علی بن ابو طالب اور حضرت طلحه، زبیر، اور امیر معاویه رفخانیم کے درمیان اختلاف کامشہور سبب میہ ہے :

حضرت طلحہ اور زبیر وظی اور ام المونین عائشہ صدیقہ وظی اور حضرت عثمان دُلی عائشہ صدیقہ ولی عائشہ اور خضرت عثمان دُلی عثمان دُلی علی انتقام لینے کے لیے نکلے سے، جبکہ حضرت معاویہ نے اس غرض سے خروج نہیں کیا تھا بلکہ ان کے خروج کا سبب بیتھا کہ جب حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ نے خلافت سنجال لی تو انہوں نے حضرت عثمان کے مقرر کیے ہوئے بعض گورنروں کو معزول کردیا جن میں حضرت خالد بن سعید بن العاص اور حضرت معاویہ بن ابوسفیان بھی شامل تھے۔

جب حضرت معاویه رفاتین کومعزولی کاحکم پہنچا تو انہوں نے معزولی کےحکم کو مستر دکر دیا اور کہامیں کس کی طرف سے معزول سمجھا جاؤں؟

انہوں نے کہا: حضرت علیؓ کی طرف سے۔

حضرت معاویہ رخالٹیئے نے کہا: میرے چچا زاد بھائی کے قاتل کہاں ہیں؟ حضرت عثمانؓ کے قاتل کہاں ہیں؟

انہوں نے کہا: پہلےان کی بیعت کرو پھر حضرت عثمانؓ کے قاتلوں کا مطالبہ کرو۔ آپ نے کہا: نہیں! بلکہ وہ حضرت عثمانؓ کے قاتلوں کومیرے سپر دکریں پھر میں ان کی بیعت کروں گا۔

شائداس کی وجہ یتھی کہ آپ سمجھتے تھے کہ ان کے پاس شام کے صوبہ کی قوت ہے اور اس قوت کے بل ہوتے پر حضرت عثمانؓ کے قاتلوں سے انتقام لینے کے لیے

د با ؤبرُ ھا یا جا سکتا ہے۔

اس لیے آپ نے فر مایا: '' میں اس وقت تک بیعت نہیں کروں گا جب تک حضرت عثمانؓ کے قاتلوں سے انتقام نہ لے لیا جائے ۔ لیکن حضرت علی فر ماتے تھے کہ پہلے بیعت کرواور پھرعثمانؓ کے قاتلوں سے انتقام پرغور کیا جاسکتا ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ حضرت علی اور حضرت معاویہ فراٹھا کے درمیان اس بات پراختلاف تھا کہ بیعت پہلے کی جائے یا حضرت عثمان خراٹئی کا قصاص پہلے لیا جائے۔
حضرت علی خوالٹی سمجھتے تھے کہ پہلے وہ بیعت کریں چھر جب حالات پرسکون ہوجائیں گے اور امن وا مان بحال ہوجائے گاتو پھر قاتلان عثمان کے مسکلہ پرغور کیا جائے گا۔

جبکہ حضرت معاویہ وٹائٹیئ کی رائے اس کے برعکس تھی ، ان کا خیال تھا کہ منصب خلافت پر فائز ہونے والوں پر فرض عائد ہوتا ہے کہ وہ قاتلان عثمان سے قصاص لیس ،اس کے بعد خلافت کے معاملے برغور کیا جائے گا۔

اس سے معلوم ہوا کہ حضرت علیؓ اور حضرت معاویۃ کے درمیان اوّلیت پر اختلاف تھا کہ پہلے کون ساکا م کیا جائے۔قا تلان عثمان سے قصاص یا خلافت کوشلیم کرنا۔

حضرت طلحہ اور زبیر فلی پہا کی رائے بھی حضرت معاویے کے موافق تھی کہ قاتلان عثمان سے جلد از جلد قصاص لیا جائے۔البتہ حضرت طلحہ وزبیر اور حضرت معاویے کے درمیان فرق بیرتھا کہ حضرت طلحہ وزبیر مخصرت علی کی بیعت کر چکے تھے جبکہ حضرت معاویے نے ابھی تک ان کی بیعت نہ کی تھی۔





صحابہ کرام اس مسلہ پرتین گروہوں میں بٹ گئے۔

بہلاگروہ: حضرت طلحہ وزبیراورام المومنین عائشہ صدیقہ اور حضرت معاویہ تقالیہ علی معاویہ تقالیہ علی معاویہ تقالیہ تقالیہ معاویہ تقالیہ تعالیہ معاویہ تقالیہ معاویہ تقالیہ معاویہ تقالیہ تقالیہ تعالیہ تع

دوسراگروہ: حضرت علی المرتضلیُّ اوران کے رفقائے کرام ،اس گروہ کا خیال تھا کہ پہلے منصب خلافت کو شخکم کرنا ضروری ہے۔

تیسراگروه: حضرت سعد بن ابی وقاص اورعبدالله بن عمر محمرت ابو هریره ، حضرت محمد بن مسلمه ، احف بن قیس محمد عضرت اسامه بن زید اور حضرت ابو بکرة ثقفی این مسلمه ، احف بن قیس محمد عضابه پر مشتمل تھا یہ طبقه سمجھتا تھا که اس موقع پر دونوں گروہوں سے ملیحد کی اختیار کی جائے۔

ان جنگوں اور اختلا فات کا سبب بیرتھا کہ معاملات مشتبہ تھے اور فتنہ کا دور دورہ تھا۔اس لیے کوئی بھی اس مسئلے پرتسلی بخش غورنہیں کرسکتا تھا۔

حا فظا بن حجر ع<sup>الثي</sup>يه فرماتے ہيں كه:

ا ما م طبری وطنیجیہ صبح سند کے ساتھ احن بن قیس سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: کہ حضرت عثمانؓ کے محاصرے کے بعد، حضرت طلحہ اور زبیر خلیجہا سے میری ملاقات ہوئی تومیں نے ان دونوں سے کہا:

تم دونوں مجھے کیا حکم دیتے ہو، کیونکہ میں دیکھر ہا ہوں کہ وہ قتل ہوجا نیں گے؟ دونوں نے کہا کہ حضرت علی رضائشۂ سے مل جانا،! اور پھر جب حضرت عثان شہید ہو گئے تو میں مکہ مکر مہ میں ام المونین سیدہ عاکشہ صدیقہ وظائم ہا ہونین سیدہ عاکشہ صدیقہ وظائم ہا ہوات سے بوجھا: کہ آپ مجھے کیا حکم دیتی ہیں؟ آپٹے نے فرمایا:'' حضرت علی وظائمۂ کے ساتھ مل جاؤ۔''

(اس روایت سے معلوم ہو رہا ہے کہ حضرت طلحہ اور زبیر اور حضرت عاکشہ طاہرہ، وی کا اللہ مضرت علی المرتضی وی کئی کی خلافت پر بھی معترض نہ ہوئے، کیونکہ وہ خلافت پر ان کی بیعت کر چکے تھے۔ حق کہ حضرت احنف کوان کی پیروی کا حکم دے رہے ہیں۔ مگر اس مسکلہ (قصاص قبل عثمان فی میں انہوں نے اجتہاد کیا کہ اس کواولیت دی جانی چاہیے۔ اور جب صحابہ کرام معرکہ جمل کی طرف نکل رہے تھے، تو حضرت! حنف بن قیس ان سے ملے اوران سے کہا: 'اللہ کی قسم میں تم سے نہیں گووں گا کیونکہ تمہارے ساتھ ام المونین ہے، اور نہی اس آ دمی (حضرت علی سے طروں گا جس کی بیعت کا حکم، آپ نے ہی جھے دیا تھا۔ 

اور نہی اس آ دمی (حضرت علی اسے طروں گا جس کی بیعت کا حکم، آپ نے ہی جھے دیا تھا۔ اور نہی اس تھ بیان کیا حافظ ابن حجر والتی پی فرماتے ہیں کہ امام احمد نے حسن سند کے ساتھ بیان کیا ہے کہ حضرت نبی کر یم طرف نہی نہیں ہوں گائی شائع کہ سے کہ حضرت نبی کر یم طرف نہیں ہوں گائی میں ان کیا ہوں گائی میں میں تعلی میں ان میں میں تاریخ میں ان میں میں تک میں میں تعلی میں میں تاریخ میں میں تعلی میں میں تبیر میں میں تعلی میں میں تعلی میں میں تعلی میں تعلی میں میں تعلی تعلی میں تعلی تعلیل کیا تعلی میں تعلی تعلی میں تعلی تعلی میں تعلی تعلیل کیا تعلی میں تعلیل کیا تعلی تعلیل کیا تعلیل کیا تعلیل کی تعلیل کیا تعلیل

'''اعلیٰ '''تیرےاورعا کشٹے کے درمیان تنازعہ ہوگا، کہندااس سے نرمی کرنا۔'' حضرت علی خلافۂ نے عرض کیا :'' پھر تو میں بد بخت انسان ہوں گا ،اے اللہ کے رسول ( طفیٰ علیٰ ہے) ''

آپ ﷺ نے فرمایا: ' نہیں!البتہ جباییا ہوتواسے امن والی جگہ پہنچادینا۔' ' ©



فتح الباری ۳۸/۱۳، نیزد گینے تاریخ طبری

۲۰/۱۳ فتح البارى ۲۰/۱۳

# قاتلان صحابه كے متعلق اہل سنت كاموقف

امام ذہبی ﷺ فرماتے ہیں:''کہ ہمارے نزدیک ابن کیجم (ملعون) ان لوگوں میں سے ہے جن کے متعلق ہم جہنم کی امیدر کھتے ہیں۔اوراس بات کوبھی جائز سمجھتے ہیں کہ اللہ اس سے درگذر کرلے ۔ لینی ہم اللہ تعالی پر اپنا کوئی فیصلہ بھی نہیں ٹھونس سکتے اوراس کا حکم بھی وہی ہے جو قاتل عثمان اور قاتل زبیر اور قاتل طلح اور قاتل سعید بن جبیر اور قاتل عمار اور قاتل خارجہ اور قاتل حسین گا ہے۔ 
© اور قاتل عمار اور قاتل خارجہ اور قاتل حسین گا ہے۔

ہم ان سب سے برأت كرتے ہيں اور الله كى خاطران سے نفرت ركھتے ہيں اور الله كى خاطران سے نفرت ركھتے ہيں اور ان كے معاملے كواللہ تبارك وتعالىٰ كے سپر دكرتے ہيں۔

صحابہ کے درمیان اختلافی معاملات میں حق کہاں ہے؟

حضرت رسول کریم مطیع نے حضرت عمار ٹے بارے فرمایا تھا: ''کہ عمار کو باغی گروہ قبل کرے گا۔اور آپ نے خارجیوں کے متعلق فرمایا: کہ وہ مسلمانوں کے درمیان اختلاف کے وقت نکلیں گے اور انہیں وہ جماعت قبل کرے گی جوحق کے زیادہ قریب ہوگی۔

چنانچہ بیہ دونوں حدیثیں صریح ہیں کہ حق ، حضرت علیؓ کے قریب تھا کیونکہ حدیث میں دوطرح کے الفاظ آئے ہیں:

( تَقُتُلُهُمُ اَقُرَبُ الطائفَتَيْنِ اِلَى الْحَقِّ ))

''ان ( خارجیوں ) کو دونوں میں سے وہ جماعت قتل کرے گی جوحق کی طرف زیادہ قریب ہوگی۔''۔۔۔۔۔۔۔۔اورا یک روایت میں ہے:

« أَوُ لَيْ الطَّائِفَتَيُنِ إِلَى الْحَقِّ »

'' دونوں جماعتوں میں سے جوئق کے زیادہ لائق ہوگی ۔''

لہذا یہ دونوں حدیثیں اس بات پرنص ہیں کہ حضرت علی خالٹی جنگ جمل اور جنگ صفین میں اپنے مخالفین سے حق کے زیادہ قریب تھے۔لیکن مکمل طور پرحق پر نہ تھے۔ کیونکہ حضرت

ان سب کے متعلق ایک ہی تھم ہے کہ بیملت سے خارج نہیں ، اور ہم جزم کے ساتھ انہیں کفار بھی نہیں کہہ
 سکتے ، لیکن اس میں کوئی شک نہیں کہ بیر مجرم اور فاسق ہیں الاّ یہ کہ ان میں کوئی تو بہ کر گیا ہو۔

تاریخ اسلام،عصر خلفاء راشدین ۲۰۶٬ ترجمه عبد الرحمن بن ملجم

رسول كريم ﷺ في ناده قرمايا تها: ﴿ أَلاَ قُوبُ إِلَى الْحَقِّ ﴾ (حق كے زيادہ قريب) ﴿ أَلاَ وُلْمَى اللَّهُ وَلَى الْحَقِّ ﴾ (حق كے زيادہ قريب) ﴿ أَلاَ وُلْمَى اللَّهُ وَلَى الْحَقِّ ﴾ (حق كے زيادہ لائق) نيہيں فرمايا كہوہ جماعت مكمل طور پر برحق ہوگ۔

یہ تجزید کوئی حضرت علی پر تنقید وطعن نہیں ہے بلکہ اس بات سے وضاحت کرنا مقصود ہے کہ جولوگ اس فتنہ میں الگ تھلگ تھے دراصل وہی حق پر تھے، جبکہ حضرت علی کے لیے بھی سلامتی اسی بات میں تھی کہ وہ الڑائی سے رک جاتے کیونکہ نتائج دیکھ کرہی رائے قائم کی جاتی ہے، اسی لیے جب حضرت علی وٹائٹی نے حضرت طلحہ بن عبید اللّٰد ہو مقول پایا تو پھوٹ بھوٹ کررود ہے اور پشیمان ہوتے ہوئے فرمایا:

'' كاش كەمىں بىي سال قبل مرگيا ہوتا!''

اور جب جنگ صفین کے بعد حضرت حسن نے کشت وخون کی تفصیل سنائی تو حضرت علیؓ نے فر مایا:''اللہ کی قسم! میں نہیں جانتا تھا کہ معاملہ یہاں تک پہنچے گا،اس لیے وہ ان معرکوں میں شریک ہونے پر شرمندہ ہوئے۔

دوسری طرف حضرت رسول کریم مطنع آنے خضرت حسنؓ کے صلح جویانہ کر دار کی پیش گوئی فرماتے ہوئے ان کی تعریف بیان کی تھی اور فرمایا تھا:

"إِنَّ ابْنِي هَذَا سَيَّدٌ وَ لَعَلَّ اللَّهُ أَنُ يُصُلِحَ بِهِ يَيْنَ طَائِفَتَيْنِ عَظِيْمَتَيْنِ مِنَ الْمُسُلِمِيْنَ) "
" كه ميرايد بينا سيد ہے، اور شايد كه الله اس كے ذريعے مسلمانوں كے دوعظيم
گروہوں ميں صلح كرادے۔''

چنانچہ حضرت رسول کریم ملتے آئے نے صلح کرانے کی پیش گوئی فرماتے ہوئے حضرت حسن کی تعریف بیان کی جبدان کے باپ حضرت علی وُٹائیڈ کی تعریف بیان ہیں کی حضرت میں وُٹائیڈ کی تعریف بیان ہیں کی کیونکہ انہوں نے جنگ کی تقی ۔ البتہ نہروان میں خارجیوں سے لڑائی کی وجہ سے ان کی تعریف بیان کی ، کیونکہ اس وقت آپ مکمل طور پر تن پر تھے اور آپ نے ان سے لڑائی پر تعریف بیان کی ، کیونکہ اس وقت آپ مکمل طور پر مسلمان ، خارجیوں کے اس قتل پر خوش ہوئے اور حضرت علی نے جب انہیں قتل کیا تو خود بحدہ شکرادا کیا۔لیکن جب اہل جمل سے لڑائی لڑی تو رو بڑے اور اس طرح جب صفین میں جنگ لڑی تو بھی سے شملین ہوئے۔

<sup>●</sup> صحیح بخاری، باب مناقب الحسن والحسین حدیث نمبر:۳۷٤٦

# خلافت امير المؤمنين سيدناحسن بن على فياينها [۴٠٩ هـ]

حضرت علی رہائیّۂ کی شہادت کے بعد کو فیوں نے حضرت حسن بن علی ، نہائیّہا کی بیعت کر لی اور آپ اپنی بیعت کے بعد شامیوں سے لڑنے کے لیے کو فہ سے شام کی طرف چل پڑے کیونکہ اہل شام ابھی تک امیر المومنین علی رہائیء بن ابی طالب اور ان کے بعد امیر المومنین حسن بن علی رہائی گا کی اطاعت تسلیم کرنے سے روگر دال تھے۔ حضرت حسن بن علی رہائی جب کوفہ سے نکے تو آپ کی نیت میں صلح کی خوا ہش تھی اور آپ کشت وخون کو لیند بھی نہ کرتے تھے بلکہ آپ اس بات کے تق میں بھی نہ تھے کہ ان کے باپ حضرت علی رہائی اہل شام سے جنگ کریں۔ 
آپ کشت وخون کو لیند میں رہائی اہل شام سے جنگ کریں۔ 
آپ کشان کے باپ حضرت علی رہائی اہل شام سے جنگ کریں۔ 
آپ کسے حضرت کی میں جس کے خوا میں کھی نہ کے کہ ان کے باپ حضرت علی رہائی اہل شام سے جنگ کریں۔

اور آپ کی نیت صلح کی علامات میں سے یہ بات بھی نمایاں تھی کہ آپ نے حضرت قیس بن سعد بن عبادہ کولشکر کی قیادت سے معزول کر کے ان کی جگہ حضرت عبداللہ بن عباس کوسیہ سالار بنادیا۔

حضرت حسن بصری عطی بیان کرتے ہیں کہ جب حضرت حسن بن علی فیافیہا فوجی دستوں کو لے کر حضرت معاویہ ڈیالٹیئ کی طرف چل پڑے تو حضرت عمرو بن العاص نے حضرت معاویہ سے کہا:

'' میں ایبالشکر دیکھر ہا ہوں جواس وقت تک نہیں پھرے گا جب تک اس کا آخری حصہ میدان سے نہ پھرے گا۔

تو حضرت معاویه خلائی نے فرمایا: که مسلمانوں کی اولا دکی ذمه داری کون سنجالے گا؟ حضرت عمر و بن العاص خلائی نے فرمایا: میں!

❶ البداية والنهاية ٧/٥/٧

عنح البارى ١٣/١٣

حضرت عبدالرحمٰن بن عامراورعبدالرحمٰن بن سمرہ فی النہ افر مانے لگے: کہ ہم ان سے ملاقات کرتے ہیں اور صلح کی درخواست کرتے ہیں۔

حضرت حسن بصری عرائشید فرماتے ہیں کہ میں نے ابوبکرہ سے سنا کہ انہوں نے فرمایا: ایک مرتبہ حضرت رسول کریم طبختانی خطبہ دے رہے تھے کہ حضرت حسن رخالفیہ آئے ، تو آیا نے فرمایا:

"إَبُنِيُ هَذَا سَيِّدٌ وَ لَعَلَّ اللَّهَ أَنُ يُصُلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئتَيْنِ مِنَ الْمُسُلِمِيُنَ "
" كميرايه بينًا سيّد ہے اور شايد كه اس كے ذريعے مسلمانوں كے دوگروہوں
كے درميان صلح كرادے۔''

مصنف عبد الرزاق میں ہے کہ امام زہری مطلق بین کہ حضرت مصنف عبد الرزاق میں ہے کہ امام زہری مطلق بین کہ حضرت معاویہ خلائی نے سفید کاغذ کے نیچے مہرلگا کراسے حضرت حسن کی طرف بھیج دیااور فرمایا: اس پرآپ جو چاہیں لکھ دیں وہ آپ کو ملے گا۔

عمر و بن العاص كہنے گئے: '' بلكہ ہم جنگ كريں گے، تو حضرت معاويہ نے فرمایا: گھہر ہے اے ابوعبداللہ: '' (زہری كہتے ہیں اور آپ و دونوں میں سے بہتر آ دمی تھے) آپ ان كے قل سے اس وقت تك خلاصی حاصل نہ كريں گے جب تك، اتنے اہل شام قل نہ ہو جائيں۔ ان كے بعد جينے میں كوئی خیر نہ ہوگی ، اور اللہ كی قشم میں تو اس وقت تك لڑائی سے گریز كروں گا جب تك اس كے سواكوئی چارہ نہ رہا۔ ©

اس موقعہ پر حضرت معاویہ خلائیۂ حضرت حسن خلائیۂ سے ملے تو آپ حضرت معاویہ خلائیۂ معاویہ خلائیۂ معاویہ خلائیۂ معاویہ خلائیہ معاویہ اللہ معاویہ اللہ معاویہ اللہ معاویہ اللہ معام المحماعة پڑگیا۔

۷۱۰۹: صحیح بخاری کتاب الفتنة حدیث: ۷۱۰۹

عبد الرزاق ٥/٤٦٢

# خلافت امير المونيين معاويه بن ابي سفيان فالنابي المونين

#### مهم تا ۲۰ ه

جب حضرت معاویہ رضی نے منصب خلافت سنجالا تو معاملہ خلافت سے ملوکیت میں تبدیل ہوگیا۔

سنن ابی داؤد میں صحیح سند سے مروی ہے کہ حضرت نبی کریم طلط آیا کے خادم ابوعبدالرحمٰن سفینہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت رسول مقبول طلط آیا نے فرمایا:

" خِلَافَةُ النَّبُوَّةِ ثَلَاثُونَ سَنَةً ثُمَّ يُوتِي اللَّهُ مُلُكَّةً مَن يَشَاعُ

'' کہ خلافت نبوت تمیں سال رہے گی پھراللہ جسے جا ہے گا اسے با دشاہی عطا کرےگا۔''

پھر حضرت سفینہ نے فرمایا: حضرت ابو بکر فراٹی کی خلافت دو سال، حضرت عمر فراٹی کی دس سال، حضرت عثمان ڈراٹی کی بارہ سال، حضرت علی کی چیسال (یعنی خلافت کے یہی کل تمیں سال بنتے ہیں)، اس روایت کو ابودا وُد نے سیح سند سے روایت کیا ہے۔ گر جب ہم کتب تاریخ پر نظر ڈالتے ہیں تو ہمیں ان میں لکھا نظر آتا ہے کہ حضرت ابو بکر والٹی نے دوسال تین ماہ اور حضرت عمر والٹی نے دس سال اور حضرت علی والٹی نے چیر ماہ فلا فت فرمائی (یعنی اس طرح خلافت کل ساڑھے انتیس سال ہوئی) حضرت ابوعبیدہ والٹی عامر بن جراح بیان کرتے ہیں کہ حضرت رسول کریم طلاح نے فرمایا:

" اَوَّ لُ دَينِكُمُ نَبُوَّةٌ وَ رَحْمَةٌ \_ ثُمَّ مُلُكُ وَ رَحْمَةٌ ثُمَّ مُلُكُ اَعُفَرُ ثُمَّ مُلُكُ

ابو داؤد، كتاب السنة ،باب في الخلفاء حديث ٤٦٤٦، مسند احمد ٤٧٣/٤ ٥٠٢٤٤

وَ جَبَرُونَ اللهِ ا

'' کہ تنہارے دین کا ابتدائی دورِ نبوت اور رحمت کا دور ہے۔ پھر با دشاہت اور رحمت کا دور ہے۔ پھر با دشاہت اور رحمت کا دور ہوگا۔ پھر پست درجہ کی با دشاہت۔ پھر بے رحم با دشاہت۔' آپ کا پیفر مان کہ اَوَّلُ دِیُنِکُمُ نَبُوَّةٌ وَ رَحْمَةٌ (تمہارے دین کا ابتدائی دور نبوت

آپ کا بیفرمان کہ اوّل دِئینکٹم نبوّہ وَ رَحْمَة ( تمہمارے دین کا ابتدائی دور نبوت اور جمہارے دین کا ابتدائی دور نبوت اور جمر ادمومنین کے لیے حضرت نبی کریم کی امامت اور چرا بوبکر، عثمان علی ویُن الیم کی امامت مراد ہے۔

پھر فر مایا: " ثُمَّ مُلُكُ وَ رَحُمَةً" (پھر بادشاہت اور رحمت كادور ہوگا)اس سے مراد حضرت معاویہ خلیفی كادور حكومت ہے۔

پھر ملك اعفر فرمایا، اس سے مراد پست درجه کی بادشاہ ہت ہے۔ (اَعُفَر كا لفظ تعفیر سے نكل ہے اور اس كا مٹی سے لت پت ہونا ہے اور بيد كلمه اس بادشاہت كی مذمت پر منطبق ہے جیسے عرب لوگ محاورةً بولتے ہیں تَرِبَتُ يَدَاكَ كه تیرے ہاتھ خاک آلود ہو ہوں اور بید كلمہ رفعت وعلوكا متضاد ہے۔ ) اور اس كا اطلاق حضرت معاویہ كے بعد كا دور ہے خواہ وہ یزید كا دور ہویا اس كے بعد والوں كا یعنی اموى دور خلافت۔

پھرفر مایا: ﴿ ثُمَّ مَلِكُ وَ جَبَرُوتُ ﴾ اس سے مراد بے رحم با دشاہت ہے۔ حضرت معاویہ خلائی مسلمانوں کے سربراہ بن گئے اور تقریباً ۲۰ سال خلیفة المسلمین کے منصب پر فائز رہے۔ اور آپ کے دورامارت میں جو ۴۰ ہجری سے لے کر ہجری تک جاری رہا، امن وامان کی حالت تسلی بخش رہی اور فتوحات اسلامیہ کا دائرہ وسیع

- سنن دارمي كتاب الاشربه ٢ / ١١٤ اباب ما قِيلَ في المُسُكِرِ، رجاله ثقات إلَّا انه قيل ان
   مكحولا لم يسمع من ابي ثعلبة التُحشنيّ
- اس کا اطلاق خلافت بنوعباس اور بعدوالی بادشاہتوں پر ہوتا ہے کیونکہ بنوعباس نے زبردست خوزیزی سے انقلاب برپاکیا تھا دلی کے پہلے عباسی بادشاہ کا انقلاب برپاکیا تھا دلی کے پہلے عباسی بادشاہ کا نام ہی سفاح (خوزیزی کرنے والا) پڑگیا۔

تر ہوتا چلا گیا۔اوراسی عرصے میں سیرناحسن بن علی بڑائیڈ وفات پاگئے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ انہوں نے زہر سے وفات پائی اور بعض لوگوں نے دیگر وجو ہات ذکر کی ہیں۔اصل علم اللہ تعالیٰ کے پاس ہے کیونکہ اس سلسلے میں صحیح سند سے کوئی خبر منقول نہیں، کہ جس سے پتہ چل سے کہ زہر والی بات صحیح ہے یا دوسری باتیں درست ہیں، کین مشہور یہ ہے کہ آپ میں فوت ہوئے۔ درضی اللہ تبار ک و تعالیٰ عنه و عن ابیہ

## يزيد بن معاويه كي بيعت:

۵۲ ہجری میں حضرت معاویہ خلائی نے لوگوں کو حکم دیا کہ وہ ان کے بعد ان کے بیٹے یزید کی بیعت کریں۔

حضرت معاویہ نے اس موقعہ پراپنے پیش روخلفاء کی سنت سے عدول کیا کیونکہ حضرت نبی کریم طشے آیا نے اپنے بعد خلافت کے معاملے کولوگوں کی مرضی پر چھوڑ دیا، یا حضرت ابوبکر الو کوخلیفۃ المسلمین نامز دکر گئے۔

پھر حضرت ابوبکر صدیق نے حضرت عمر خالفیہ کونا مز دکر دیا۔

پھر حضرت عمرؓ آئے اور انہوں نے چھافراد کو نامز دکر دیا اور اپنے بیٹے عبد اللہ بن عمرؓ اور چیازا دبھائی سعید بن زیدؓ کوخارج کر دیا۔

پھر حضرت عثمانؓ آئے اورانہوں نے کسی کونا مزدنہ کیا۔

پھر حضرت علیٰ آئے اورانہوں نے کسی کونا مزدنہ کیا۔

اور حضرت حسنٌ ، حضرت معاويةٌ كے حق ميں دستبر دار ہوگئے ۔

حضرت معاویہ فالٹین سے کہا گیا کہ یا تو آپ امر خلافت کواس طرح رہنے دیں جس طرح حضرت نبی کریم ملتے ہیں نے رہنے دیا تھا۔

یا پھرایسے کروجیسے ابو بکرصدیق خلائیۂ نے کیا تھا کہا ہے بعداں شخص کوخلیفہ بناؤجوآپ کے گھرانے سے نہ ہو۔ یا پھر حضرت عمر خالٹیئہ کی طرح کر دو کہ انہوں نے معاملہ چھ آ دمیوں پر چھوڑ دیا تھا جوان کے گھر انے سے نہ تھے۔

یا پھراس معاملے کو (حضرت عثمانؓ کی طرح ) یوں ہی رہنے دیں۔ تا کہ مسلمان جسے جا ہیں خلیفہ منتخب کرلیں۔

لیکن انہوں نے اسی بات پر اصرار کیا کہ یزید ہی ان کے بعد خلیفہ ہوگا۔ اس طرح آپ نے اس موقعہ پر افضل طریقہ چھوڑ دیا۔ شاید آپ ڈرتے تھے کہ اس مسکلہ کو شور کی پر چھوڑ نے سے دیے ہوئے فتنے کی چنگاری پھر پھڑک اٹھے گی نیز آپ کوانداز ہ تھا کہ اطاعت، امن اور قوت اس گروہ کے پاس ہے جس میں ان کا بیٹا یزید ہے۔ یزید بن معاویہ کی بیعت کے متعلق اہل السنة والجماعة کا موقف:

اہل السنة والجماعة کہتے ہیں کہ یہ بیعت صحیح تھی گین انہوں نے دوچیزوں کی بنابراس بیعت کونالیند کیا ہے۔

- وہ کہتے ہیں کہ بیجد ید بدعت تھی کیونکہ انہوں نے خلافت کواپنی اولاد (کی تحویل میں) دے دیا۔ گویا اب وہ وراثت بن گئی حالانکہ اس سے پہلے وہ شور کی کی صوابد ید پرتھی، اور اس بات پرنص تھی کہ بیاس کے سپر دکی جائے جوقر ہی رشتہ دار نہ ہو، تو پھر بیٹے جیسے قر ہی رشتہ دار کو کس طرح خلافت سونپ دی جائے۔ اس قاعدے کی بنا پر بیٹے کی شخصیت خواہ کیسی ہی کیوں نہ ہو، اس منصب کے لیے اس کی بیعت لینا ٹھیک نہیں۔ اس لیے اہل سنت بنیا دی طور پرخلافت کو وراثت تسلیم نہیں کرتے۔
- اس وقت وہ لوگ بھی موجود تھے جو یزید سے زیادہ اہل اور خلافت کے ق دار تھے۔ جیسے حضرت عبد اللہ بن عمر فاروق معبد اللہ بن زبیر خلی اور حضرت حسین بن علی اور اس طرح کے دیگر صحابہ کرام۔

د کیسئے مقدمہ ابن خلدون ،فصل ولی عہد کے بارے میں ،ص :۱۶۲

یہ تو ہے اہل السنۃ کا نقطہ نظر جیسے کہ اما م ابو بکر ابن العربی فرماتے ہیں کہ حضرت معاویہ زبائیڈ نے افضل طریقہ کوچھوڑ دیا (انہیں چا ہیے تھا) کہ وہ اسے شور کی کی صوابدید پر چھوڑتے اور اپنے کسی قریبی رشتہ دار کو یہ منصب نہ سو نپتے ۔ لیکن جب آپ نے اپنے بیٹے کے لیے بیعت لے کی اور لوگوں نے اس کی بیعت کر کی للہذا یہ شرعاً منعقد ہوگئ ۔ 

میٹے کے لیے بیعت لے کی اور لوگوں نے اس کی بیعت کو می للہذا یہ شرعاً منعقد ہوگئ ۔ 

میٹے کے لیے بیعت لے کی اور لوگوں نے اس کی بیعت کو می برانہیں سمجھتے ، بلکہ ہراس بیعت کو برا می محصتے ہیں ۔ چنا نچہ وہ صرف بیزید کی بیعت کو بی برانہیں سمجھتے ، بلکہ ہراس بیعت کو برا محصتے ہیں ، جو حضرت علی اور ان کی اولا د کے علاوہ دوسروں کے ہاتھ پر ہو۔ لہذا وہ محضرت ابو بکر ، حضرت علی اور ان کی اولا د کے علاوہ دوسروان اللہ علیہم اجمعین وغیر ہم مسب کی بیعت کو برا جانتے ہیں ۔ قطع نظر اس بات کے کہ مُبایعٌ کہ اُر بیعت کیا جانے والاحض کی کیسا ہی صاحب کمال کیوں نہ ہو۔ کیونکہ وہ سمجھتے ہیں کہ نص کے اعتبار سے والاحض کی کیسا ہی صاحب کمال کیوں نہ ہو۔ کیونکہ وہ سمجھتے ہیں کہ نص کے اعتبار سے حضرت علی اور ان کی اولا د ہی قیامت تک کے لیے خلافت کی حقد ارہے۔

## امیریزیدبن معاویةً،خلافت کے لیے موزوں تھایانہیں؟

امام ابن کثیر عطیجا ایک قصه بیان کرتے ہیں که عبداللہ بن مطیع اوران کے ساتھی ،سیدنا محمد بن علی المرتضی بن افی طالب (ابن الحقیة برادرسیدنا حسن وحسین) کی خدمت میں حاضر ہوئے اوران سے مطالبہ کیا کہ وہ یزید کی بیعت توڑ دیں ،کیکن انہوں نے افکار کر دیا۔

عبداللہ بن مطیع کہنے لگا: ''بزید بن معاویہ شراب بیتا ہے اور نماز چھوڑ دیتا ہے۔'' محمد بن علی المرتضٰی فر مانے گئے: '' جو کچھتم بیان کرتے ہوں ، میں نے اس میں نہیں دیکھا۔ میں اس کے پاس گیا اور وہاں قیام کیا میں نے اسے نما زکا پابند اور خیر کا متلاشی پایا ہے ، وہ دین کے مسائل پوچھتا ہے اور سنت کی پیروی کرتا ہے۔

۱ العواصم من القواصم: ۲۲۸

وہ کہنے لگے:''وہ آپ کود کھلانے کے لیے یہ سب کچھ کرتا تھا۔'' محمد بن على المرتضلي نے جواب دیا: اسے میرا کیا ڈرتھا، یا مجھ سے کیالا کچ تھا؟'' بھلا جو کچھتم بتار ہے ہو، وہتمہیں اطلاع دے کر کرتا ہے؟ وہ کہنے لگے:'اگرچہ ہم نے اسے بیسب کچھ کرتے ہیں دیکھالیکن ہمار یزود یک بیچ ہے۔ حضرت محمر بن على المرتضلي رثانيَّهُ؛ فر ما نے لگے:

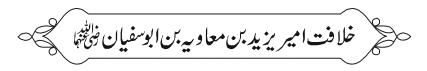
''الله تعالیٰ نے شہادت والوں کی الیبی شہادت کوردکردیا ہے پھر آپ نے حق تعالیٰ کا بەفر مان پڑھا:

> ( إِلَّا مَنُ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَ هُمُ يَعُلَمُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٦] '' پاں! مگر جو حقیقی شها دت دیں اورانہیں معلوم ہو۔''

لهٰذا يزيد كي شخصيت ير چيتوں ، بندروں سے کھيلنے اور شراب نوشی يا ديگرفسق و فجور کے الزامات صحیح سند سے ثابت نہیں ہو سکے، اس لیے ہم ان کی تصدیق نہیں کر سکتے (اور ہرمسلمان کے متعلق)اصل بیہ ہے کہ (اسے ) بے گناہ سمجھا جائے ، جب تک کہ اس کے متعلق یقینی شہادت سامنے نہ آ جائے ،الہذا ہم کہتے ہیں کہاس کاعلم الله سبحانہ و تعالیٰ کے پاس ہے ۔لیکن محمد بن علی المرتضٰی ( ابن الحنفیہ ) کی مذکورہ روایت سے تو یہ مات اظهر من الشمس بيكداس مين بيعيب نه تھے۔

یزید کے حالات کاعلم اللہ تعالیٰ کے پاس ہے اور ہمیں اس بات کی فکر بھی نہیں كرنى جائيے۔ كيونكهاس نے اپنے ذاتى افعال كا جواب اپنے رب كودينا ہے، اگر ہم فرض کرلیں کہ ہزیدواقعی فاسق تھا تو پھربھی اس طریقے سے اس کےخلاف خروج کرنا واجب نہ تھا، (جس کی تفصیل آ گے آرہی ہے)

<sup>■</sup> البداية والنهاية: ٨/٢٣٦



#### שאר ב שארם

۱۰ ه میں امیریزید کے ہاتھ پرخلافت کی بیعت کی گئی، اس وقت اس کی عمر چونتیس (۳۴) برس تھی۔ البتہ حضرت حسین بن علی اور عبداللہ بن زبیر وُلِیُ اللہ نے اس کی بیعت نہ کی ، بید ونوں بزرگ اس وقت مدینہ میں تھے اور جب ان دونوں کو بزید کی بیعت نہ کی ، بید ونوں بزرگ اس وقت مدینہ میں تھے اور جب ان دونوں کو بزید کی بیعت کے لیے طلب کیا گیا تو حضرت عبداللہ بن زبیر وُلِیُونُ نے فرمایا:

''میں اس رات غور کر کے تمہیں اپنی رائے سے مطلع کروں گا۔''
انہوں نے کہا:'' ٹھیک ہے۔''

جبرات ہوئی تو آپ مدینہ سے بھاگ کر مکہ چلے آئے اور بیعت نہ کی۔ جب حضرت حسین بن علی فالٹھا کو بلایا گیا اور انہیں کہا گیا کہ آپ بیعت کرلیں۔ آپ نے فر مایا: '' میں حچپ کر بیعت نہیں کروں گا، بلکہ لوگوں کے سامنے علانیہ بیعت کروں گا۔''

انہوں نے کہا:''ٹھیک ہے، کیکن رات ہوئی تو آپ جھی حضرت عبداللہ بن زبیر کے پیچیے چلے گئے۔

# عراقی،حضرت حسین سے خطو کتابت کرتے ہیں:

عراقیوں کوخبر پنیجی کہ حضرت حسین رخائیۂ نے یزید بن معاویہ کی بیعت نہیں کی اور عراقی خود بھی یزید بن معاویہ کو پیند نہیں کرتے تھے، بلکہ وہ تو حضرت معاویہ رخائیۂ کو بھی پیند نہیں کرتے تھے۔ وہ تو صرف حضرت علی اور ان کی اولا دکوخلیفہ بنانا پیند

کرتے تھے۔ چنانچہ انہوں نے حضرت حسین بن علی فٹائٹہا کوخطوط کھے اور ان میں یہ کھا کہ ہم نے آپ کی بیعت کی ہے اور ہم آپ کے علاوہ کسی کو پیند نہیں کرتے اور ہماری گردنوں میں یزید کی بیعت نہیں ہے، بلکہ آپ کی ہے۔ اور ان کی طرف سے اس قدر خطوط آئے کہ ان کی تعداد پانچ صد (۰۰۰) سے بڑھ گئی۔ یہ سارے خطوط کوفہ والوں کی طرف سے تھے اور وہ آپ کو اپنی طرف آنے کی دعوت دے رہے تھے۔

اس موقعہ پرسید ناحسین بن علی فری النہائے اپنے چپازادمسلم بن عقیل کو بھیجا، کہ وہ وہ ہاں جا کر حالات کا مکمل جائزہ لیں اور حقیقت حال سے آگاہ کریں۔ جب مسلم بن عقیل کوفہ پنچے تو وہ ہاں کے لوگوں کے متعلق پوچھنا شروع کر دیا، جب آپ کو مکمل طور پر یقین ہوگیا کہ وہاں کے لوگ پر ید کی بجائے حضرت حسین بن علی کو پسند کرتے ہیں تو وہ ہانی بن عروہ کے پاس مٹم ہر گئے اور لوگ کیے بعد دیگرے آپ کے ہاتھ پر حضرت حسین ٹی کی بیعت کرنے گئے۔ چنا نچے بیعت مکمل ہوگئی۔

اور (ان دنوں) حضرت نعمان بن بشر الله یا کی طرف سے کوفہ کے گورز سے ۔ جب انہیں اطلاع پینی کہ یہاں کوفہ میں مسلم بن عیل موجود ہیں اور لوگ ان کے پاس آ کر حضرت حسین کی بیعت کررہے ہیں، تو انہوں نے اس سے چٹم پوشی کا اظہار کیا اور اس معاملے کو اہمیت نہ دی ، یہاں تک کہ اس کے چند حاشیہ بردار کوفی ، شام میں یزید بن معاویہ کے پاس شکایت لے کر گئے اور اسے کوفہ کی صورت حال سے آ گاہ کیا، کہ لوگ مسلم بن عیل کے ہاتھ پر بیعت کررہے ہیں اور نعمان بن بشیر فرائی ہی ایشر فرائی اس معاملے کو اہمیت نہیں دے رہے، تو یزید نے حضرت نعمان بن بشیر فرائی اس معاملے کو اہمیت نہیں دے رہے، تو یزید نے حضرت نعمان بن بشیر فرائی کی کومنز ول کر کے عبید اللہ بن زیاد کوکو فے پر گور نر مقرر کر دیا۔ اور بیاس سے پہلے کومنز ول کر کے عبید اللہ بن زیاد کوکو فے پر گور نر مقرر کر دیا۔ اور بیاس سے پہلے بھرے پر گور نر تھا۔ یزید نے اس صور تحال سے نیٹنے کے لیے اسے کوفہ کی گور نری بھی سونی دی۔

چنانچه عبیدالله بن زیاد منه پر کیر الپیٹ کررات کوکوفه میں داخل ہوا، جب وہ لوگوں پر گذرتا تو انہیں سلام کہتا اور وہ اسے بول جواب دیتے و علیك السلام یا ابن بنت رسول الله طفی ایم (اے نواساً رسول، آپ پرسلام ہو)

دراصل وہ اسے حضرت حسین سمجھ رہے تھے کیونکہ وہ رات کو چھپ کر داخل ہور ہا تھا اور منہ پر عمامہ لیلئے ہوئے تھا، جب عبید اللہ بن زیادہ کو معلوم ہوا کہ معاملہ خطرناک ہے اور لوگ حضرت حسین گا انتظار کر رہے ہیں، تو وہ قصرا مارت میں داخل ہوگیا اور اس نے اپنے عقیل نامی غلام کی ڈیوٹی لگائی کہ وہ جائے اور اس معاصلے کا پیتہ چلائے اور یہ بھی بتلائے کہ اس معاصلے میں کون ہی شخصیت اہم کر دارا داکر رہی ہے۔ چلائے اور یہ بھی بتلائے کہ اس معاصلے میں کون ہی شخصیت اہم کر دارا داکر رہی ہے۔ جنانچہ وہ گیا اور اپنے آپ کو مصرت حسین گی مدد کے لیے تین ہزار دینار لایا ہے۔ کچھ عرصہ پوچھ کچھ کے بعد اسے ہائی بن عروہ کے گھر کا پتہ بتایا گیا۔ چنانچہ وہ اس کے گھر میں داخل ہوا اور اس نے حضرت مسلم بن عقبل سے ملاقات کر کے ان کی بیعت کی اور انہیں تین ہزار دینار دینار دینار دینا ورگی دن ان کے پاس آتا جاتا رہا، چنانچہ وہ معاطلے کا ممل پتہ چلا کر عبید اللہ بن زیاد کے پاس لوٹ گیا اور اسے پوری پوری پوری کے دین دی در دینار دین

جب حالات سازگار ہو گئے اور بہت سے لوگوں نے مسلم ٹبن عثیل کی بیعت کر لی تو انہوں نے حضرت حسین ٹی طرف پیغام بھیجا کہ حالات سازگار ہیں للہذا اب آپتشریف لے آئیں، تو حضرت حسین بن علی خلافیا ترویجہ (آٹھ ذی الحجہ) کے دن ، مکہ سے نکل پڑے۔

ادھرعبیداللہ بن زیاد کومسلم بن عقیل کے پر وگرام کا پیتہ چل چکا تھا۔اس نے تھم دیا: کہ ہانی بن عروہ کومیرے پاس لاؤ۔

جب اسے لایا گیا تو عبید اللہ نے پوچھا۔ مسلم بن عقیل کہاں ہے؟ ہانی بن عروہ نے کہا: ''میں نہیں جانتا۔''

عبیداللہ بن زیاد نے اپنے غلام عقیل کو بلایا، جب وہ آیا تو اس سے کہا: کیا تو

اسے جانتا ہے؟

اس نے کہا: ' ہاں۔'

تو ہانی کے ہاتھوں کے طوطے اڑگئے کیونکہ بیغلام اسے جانتا تھا اوراس نے اس کے گھر،مسلم بن عقیل کی بیعت بھی کی تھی ۔ اور ہانی کو بیبھی پتہ چل گیا کہ (اس کی بیعت اور دیناروں کا معاملہ ) تو عبیداللہ بن زیاد کا دھوکہ تھا۔

چنانچهابن زیاد نے پھر پوچھا کہ سلم بن عقیل کہاں ہے؟ ہانی نے کہا:''اللّٰہ کی قتم!اگروہ میرے قدم کے نیچ بھی ہوتا تو میں اسے نہ اٹھا تا۔''

یہن کرعبیداللہ بن زیاد نے اسے بیٹا اوراسے قید کرنے کا حکم دے دیا۔ جب مسلم بن عقبل کو بی خبر بینجی تو انہوں نے چار ہزار افراد کا لشکر لے کرعبید اللہ بن زیاد کے محل کا محاصرہ کرلیا اور اہل کوفہ بھی اس کے ساتھ نکل پڑے۔ اس وقت عبیداللہ بن زیاد کے پاس کوفہ کے سر دار بیٹھے ہوئے تھے۔ اس نے ان سے کہا کہ لوگوں کو مسلم بن عقبل کا ساتھ دینے سے بازر کھو، مزید برآں انہیں روپے پیسے کا لالچ بھی دیا اور انہیں شام کے لشکر کا ڈراوا بھی دیا۔

چنانچ کوفی سردارلوگوں کومسلم بن عقبل سے جدا کرنے گئے۔ مسلم بن عقبل کے ساتھ جپار ہزار کالشکر تھا اور ان کا شعار (کوڈ ورڈ Code) تھا یَا مَنْصُورُ رُ اَمِتُ ۔ (اےمنصور ماردو!) چنانچہ کوفی سرداروں کے ڈرانے دھمکانے اور لالچ دینے کی بنا پرعورتیں
آتیں اوراپنے بیٹوں کولے جاتیں اور مردآ کراپنے بھائیوں کولے جاتے اور قبائل
کے سربراہ اپنے اپنے لوگوں کواس شورش میں حصہ لینے سے رو کئے لگے۔ حتی کہ مسلم
بن عقیل کے ساتھ چار ہزار میں سے صرف تمیں (۳۰) آدمی باقی رہ گئے اور سورج
ابھی غروب نہ ہونے پایا تھا، کہ وہ بھی چلے گئے اور مسلم بن عقیل اکیلے رہ گئے، اور
آپ کوفہ کی گلیوں میں بے یارو مددگار پھرنے لگے، آپ کی سمجھ میں نہ آر ہاتھا کہ وہ
کدھر جائیں۔ چنانچہ آپ نے بنوکندہ کی کسی عورت کے گھر کا دروازہ کھٹکھٹایا اور
اسے کہا کہ میں یانی بینا جا ہتا ہوں۔

اس نے آپ کواجنبی سمجھ کر پوچھا کہتم کون ہو؟

آپ نے فرمایا:'' میں مسلم بن عقبل ہوں اور اسے بی بھی خبر دی کہ لوگوں نے مجھے بے یارومد دگار چھوڑ دیا ہے اور بیا کہ حضرت حسین جھی آرہے ہیں کیونکہ میں نے انہیں پیغام بھجوایا ہے کہ وہ آجائیں۔

چنانچہ اس عورت نے آپ کواپنے گھر کے ساتھ والے گھر میں داخل کرلیا اور انہیں روٹی اور پانی دیا۔لیکن اس کے بیٹے نے عبید اللہ بن زیاد کومسلم بن عقبل کے طحکانے کی اطلاع دے دی، تو اس نے ستر آ دمیوں کو بھیج کر اس مکان کا محاصرہ کرلیا چنانچہ آپ بھی ان کے ساتھ لڑے۔ بالآخر انہوں نے آپ کوامان کے وعدے پر گرفتار کرلیا اور عبید اللہ کے کل میں لے گئے۔

چنانچیاس نے مسلم بن عقیل سے سوال کیا ، کہ بتا ؤتم نے کس وجہ سے ہمارے خلاف چڑھائی کی ؟

آپ نے فرمایا: حضرت حسین بن علی کی بیعت کی وجہ سے، جو ہماری گردنوں میں ہے۔ اس نے کہا:''میں مجھے قبل کرنے والا ہوں۔'' آپ نے فرمایا:''مجھے وصیت کر لینے دو۔'' اس نے کہا:''ہاں وصیت کرلو۔

آ پ نے پیچھے مڑ کر دیکھا تو عمر بن سعد بن ابی وقاص گھڑے تھے آ پ نے فر مایا،تم ان تمام لوگوں سے بڑھ کر میرے قریبی رشتہ دار ہو، آؤ، میں تمہیں وصیت کرلوں۔

چنانچ مسلم بن عقیل ، عمر بن سعد کو گھر کے ایک کو نے میں لے گئے اور وصیت کی کہ حضرت مسلم بن عقیل کی کہ حضرت مسلم بن عقیل نے اس موقعہ براپنی وصیت میں مشہور فقر ہ ارشا دفر مایا:

''اپنے اہل وعیال سمیت واپس لوٹ جاؤ!اور اہل کوفیہ سے دھو کہ نہ کھاؤ!، کیونکہ کوفیہ والوں نے مجھ سے اور آپ سے کذب بیانی کی اور جھوٹے کا کوئی اعتبار نہیں!''

چنانچ عمر بن سعد نے ایک آ دمی کوان کا پیغام دے کر بھیجا کہ منصوبہ ناکام ہو
گیا ہے اور کو فہ والول نے اسے (عین موقعہ پر) دھو کہ دے دیا!
چنانچ مسلم بن عقبل کوعرفہ والے دن اسی وقت قبل کر دیا گیا!!
ادھر حضرت حسین بن علی ان کے قبل سے ایک دن قبل لیعنی آ ٹھو ذی الحجہ کو کے سے نکل چکے تھے!!!



بہت سے صحابہ کرام نے حضرت حسین رہائیہ کو کوفہ جانے سے رو کئے کی کوشش کی (لیکن وہ آپ کورو کئے میں نا کام رہے) جن صحابہ نے آپ کورو کئے کی کوشش کی ان کے اسمائے گرامی مندرجہ ذیل ہیں:

حضرت عبدالله بن عمر فاروق مصرت عبدالله بن عباس محضرت عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن أورآ پ كے عمرو بن العاص محمد بن على بن ابي طالب في (ابن الحَنَفِيَّةَ)

ان سب نے آپ کے ارادے کا پتہ چلنے پر آپ کو کو فہ جانے سے روکا ،ان میں سے چندایک کے اقوال سے ہیں۔

## ا-حضرت عبدالله بن عباسٌ باشمي قريشي:

جب انہیں پتہ چلا کہ حضرت حسین ؓ کوفہ جانے والے ہیں تو آئے اور کہا، کہ اگر مجھے یہ خطرہ نہ ہو کہ لوگ مجھے اور آپ کو برا کہیں گے تو میرا جی چا ہتا ہے کہ میں اپنے ہاتھوں میں آپ کے سرکے بال پکڑلوں اور اس وقت تک نہ چھوڑوں جب تک آپ اپنا پروگرام ملتوی نہ کردیں۔ <sup>©</sup>

### ٢\_حضرت عبدالله بن عمر رضى الله عنهما:

امام عامر بن شرحبیل شعبی وطلطی فیرماتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عمر مکہ میں تھے جب انہیں معلوم ہوا کہ حضرت حسین عراق کی طرف روانہ ہو چکے ہیں تو

۱۲۱/۸: والنهاية: ۱۲۱/۸

آپ نے تین را توں کی مسافت طے کر کے آپ کوراستہ میں جالیا اور پوچھا:
"کہاں جارہے ہو؟"

آپ نے فرمایا: عراق جا رہا ہوں اور آپ نے ان کوعرا قیوں کے بھیجے ہوئے خطوط دکھا کرفر مایا کہ یہ ہیںان کے خطوط اوران کی بیعت!

اور ان خطوط میں حضرت حسین خلائیۂ کی حمایت کا اعلان تھا ( آ ہ! ظالموں نے آپ کوکس طرح دھوکا دیا! )۔

حضرت عبدالله بن عمر خالفیهانے فر مایا:

"" پان کے پاس نہ جاکیں۔"

لیکن حضرت حسین خالئیۂ نے وہاں جانے پراصرار کیا (اوراپنی رائے نہ بدلی) چنانچہ حضرت عبداللّٰد خالئیۂ نے فر مایا:

میں آپ کوایک حدیث سنانا حاہتا ہوں کہ:

حضرت جبرائیل مَالِیلا حضرت نبی کریم طلط اَلَیا کے پاس آئے اور آپ کودنیاو آخرت میں سے ایک چیز پسند کرنے کا اختیار دیا تو آپ نے آخرت کو پسند کیا اور دنیا ہے کنارہ کشی اختیار کی۔

اور آپ بھی ان کا ٹکڑا ہیں اور اللہ کی قتم! آپ میں سے کوئی شخص بھی سلطنت کو ہاتھ میں نہیں لے سکے گا اور اللہ نے محض اس لیے آپ کو دنیا سے دور دور رکھا ہے کہ وہ آپ کواس سے بہتر چیز (یعنی آخرت کا گھر) عطا فر مانے والا

ہے۔ لیکر.

لیکن آپ نے واپس لوٹنے سے انکار کر دیا۔ چنانچ چھزت عبداللہ بن عمر آپ سے گلے لگ کررونے لگے۔ اور فرمایا: ''میں شہبیں اللہ کے سپر دکرتا ہوں۔ایک مقتول ہونے والے کی صورت میں''<sup>®</sup>

## ٣ حضرت عبدالله بن زبير رضى الله عنهما:

آپ نے حضرت حسین ڈاٹٹیئے سے پوچھا کہاں جارہے ہو؟ کیااس قوم کی طرف جارہے ہوجس نے آپ کے باپ کوتل کیا اور آپ کے بھائی کو نیزہ مارا، حسین!ان کے پاس نہ جاؤ!

لیکن حضرت حسینؓ نے جانے پراصرار کیا۔

### ۴ \_ حضرت ابوسعيد خدري رضي الله عنه:

آپ نے فرمایا: اے ابوعبداللہ! میں آپ کونصیحت کرنے والا ہوں اور مجھے آپ سے بڑی شفقت ہے، مجھے اطلاع ملی ہے کہ آپ کے ساتھ کوفی شیعوں نے خط وکتا بت کی ہے اور وہ آپ کوادھراپنے پاس آنے کی دعوت دے رہے ہیں ، کیکن آپ ان کی طرف نہ جائیں کیونکہ میں نے کوفہ میں آپ کے باپ کویہ کہتے ہوئے شاتھا کہ:

''اللہ کی شم! میں ان سے اکتا گیا ہوں اور مجھے ان سے نفرت ہوگئ ہے۔
اور یہ بھی مجھ سے اکتا گئے ہیں اور مجھ سے نفرت کرنے گئے ہیں اور ان میں وفاداری بھی نہ ہوگی ۔ اور جس کسی نے ان کے ذریعے کا میا بی کی منزل حاصل کرلی، اسے تیر نیم کش کے سوا کچھ حاصل نہ ہوا ، اللہ کی قشم! نہ تو ان کی نیتیں (صحیح) ہیں اور نہ کسی مسئلہ پر فیصلہ کن عزم ہے اور نہ ہی یہ تلوار پر صبر کر سکتے ہیں۔ ®

### ۵\_مشهورشاعرفرزدق:

حضرت حسین خالٹیئ کوفہ کی راہ میں ال رسول کے مداح شاعرفرز دق سے

البداية والنهاية ١٦٢/٨

۱٦٣/٨: والنهاية: ١٦٣/٨

البداية والنهاية ٨/١٦٣

ملے اوراس سے بوچھا:'' کہاں سے آرہے ہو؟۔'' اس نے کہا:''عراق سے۔''

آپ نے یوچھا:''عراقیوں کا کیا حال ہے؟۔''

اس نے جواب دیا:''ان کے دل آپ کے ساتھ ہیں اور ان کی تلواریں بنوامیہ کے ساتھ ہیں۔''

توآپ نے فرمایا: ﴿ وَاللّٰهُ الْمُسْتَعَانُ ﴾ ` (الله ہی سے مردمطلوب ہے) اورایناارادہ ملتوی نہ کیا۔ <sup>©</sup>

ابھی آپ راستے میں ہی تھے کہ آپ کو عمر بن سعد بن ابی وقاص کے قاصد کے ذریعے مسلم بن عقیل کے قبل کی خبر مل گئی ، تو آپ نے واپس لوٹنے کا ارادہ کیا۔ اس سلسلے میں مسلم بن عقیل بن ابوطالب کے بیٹوں سے مشورہ کیا تو انہوں نے کہا:'' اللہ کی قتم! ہم اپنے باپ کے قاتلوں سے انتقام لیے بغیر نہ لوٹیں گے ، تو آپ نے ان کی رائے کا احتر ام کیا۔

جب عبیداللہ بن زیاد کوحضرت حسین رضی اللہ عنہ کے نکلنے کی اطلاع ملی تواس نے حربن یزید تمیمی کوایک ہزار (1000) سپاہیوں کا دستہ دے کر بھیجا کہ وہ راستے میں حضرت حسین سے ملے۔ چنانچہ وہ قادسیہ کے قریب آپ سے ملاا ور آپ سے یوچھا۔

> اے رسول اللہ طفی میٹی کے گخت جگر کہاں جارہے ہو؟ آپ نے فرمایا:''عراق کی طرف۔''

اس نے کہا:'' میں آپ کو حکم دیتا ہوں کہ آپ لوٹ جائیں اور اللہ تعالیٰ مجھے آپ کے متعلق کسی آز ماکش میں نہ ڈالے۔آپ جہاں سے آئے ہیں وہاں لوٹ

<sup>●</sup> البداية والنهاية ١٦٨/٨

جائیں یاشام چلے جائیں جہاں یزید بن معاویہ ہے کیکن کونے نہ جائیں۔
لیکن حضرت حسین ٹے اس کا حکم ماننے سے انکار کردیا اور آپ نے عراق کی طرف چلنا شروع کردیا جبکہ حربن یزید آپ کے سامنے آتا اور آپ کو منع کرتا رہا،
آخر حضرت حسین خالٹیٰ نے اسے کہا: "ابتعد عنی، ٹکلتك امّك!"

''مجھ سے دور ہوجا، تیری ماں تجھے گم یائے۔''

حربن یزید نے کہا:''اللہ کی قسم اگر آپ کے علاوہ کوئی اور عرب مجھے ہے بات کہتا تو میں اس سے اور اس کی مال سے قصاص لیتا ،لیکن میں کیا کہوں؟ کیونکہ آپ کی ماں ، پوری دنیا کی عور توں کی سردار ہے۔

كربلامين حضرت حسين رضى اللهءنه كاداخله

یہاں پہنچ کر حضرت حسین رٹائٹیئے نے عراق جانے کا ارادہ ملتوی کر دیا، اس کے بعد عمر بن سعد (بن ابی وقاص) کی قیادت میں چار ہزار کی تعداد میں کوفی سیاہ کا آخری دستہ بھی آن پہنچا۔ اس وقت سیدنا حسین بن علی رٹائٹیئ کر بلا نامی جگہ پر قیام پذیر شھے۔

آپ نے بوچھا یہ کون سی جگہ ہے؟ لوگوں نے بتایا، کر بلا۔

آپ نے فرمایا: " کَرُبٌ وَ بَلاءٌ " (لیعنی دکھاورآ زمائش۔)

جب عمر بن سعد کالشکر آیا اور اس نے حضرت حسین رہائی ہے گفتگو کی اور انہیں اپنے ساتھ کوفیہ میں عبیداللہ بن زیاد کے پاس چلنے کا حکم دیا۔ تو آپ نے انکار کردیا، جب آپ کومعاملہ عکین نظر آیا تو آپ نے عمر بن سعد بن ابی وقاص سے کہا کہ:

میں مجھے تین با توں میں سے ایک کا اختیار دیتا ہوں ، لہٰذا ان میں سے جو بات تہہیں پیند ہواس کے متعلق مجھے اپنی رائے سے آگا ہ کرو۔

اس نے پوچھاوہ کیا ہیں؟ آپ نے فرمایا:

- ایک توبیہ کہ مجھے واپس جانے دو،
- 🕥 یا پھر مجھے مسلمانوں کی سرحدوں میں سے کسی سرحد پر جانے دو۔
- یا پھر مجھے شام میں بزید کے پاس جانے دوتا کہ میں اپناہاتھ اس کے ہاتھ پر کھ دوں۔
  عمر بن سعد نے کہا: ہاں! آپ بزید کی طرف پیغام جھیجیں اور میں عبید
  الله بن زیاد کی طرف اطلاع بھیجا ہوں ، اور ہم انتظار کرتے ہیں کہ کیا جواب
  ملتا ہے ۔ لیکن حضرت حسین نے بزید کی طرف پیغام نہ بھیجا جبکہ عمر بن سعد نے
  عبید الله بن زیاد کی طرف پیغام بھیج دیا۔

جب قاصد عبید اللہ کے پاس پہنچا اور اسے خبر دی کہ حضرت حسین رضائیہ ملک مہمیں تین باتوں میں سے کوئی ایک بات قبول کرنے کا اختیار دیتے ہیں تو عبید اللہ بن زیا دراضی ہو گیا اور کہا کہ حضرت حسین جو بات بھی پیند کریں وہ مجھے قبول ہے۔ اس وقت اس کے پاس شمر بن ذی الجوشن (نامی ملعون ومردود) بیٹھا ہوا تھا اور وہ ابن زیاد کا بڑا مقرب تھا۔ اس نے کہا: ''اللہ کی قتم ایسانہیں ہوسکتا ، بلکہ اسے جا ہیے کہ وہ این زیاد کا بڑا مقرب تھا۔ اس نے کہا: ''اللہ کی قتم ایسانہیں ہوسکتا ، بلکہ اسے جا ہیے کہ وہ این آیے کو ہارے سپر دکردے۔

چنانچہ ابن زیاداس ملعون کی (خوشامدانه) بات سے دھوکا کھا گیا اور کہنے لگا: ہاں وہ اپنے آپ کومیر سے سپر دکر ہے۔ (یعنی وہ میر سے پاس کوفہ میں حاضر ہو اور میں اسے شام جھیجوں یا سرحدوں پر روانہ کروں یامدینہ واپس جھیج دوں) جنانچے عبیداللہ بن زیاد کھڑا ہو گیا اور شمر بن ذی الجوشن کوکر بلاکی طرف روانہ

چنا نچیعبیدالله بن زیا د کھڑا ہو کیا اور شمر بن ذی الجوس کولر بلا کی طرف روا نہ کرکے کہنے لگا کہ:

تو جااور حضرت حسین کواپنا آپ میرے سپر دکرنے (یعنی گرفتاری دینے) کا

تھم سنادے۔اگرعمر بن سعد (اسے گرفتار کرنے) پر آمادہ ہوتو ٹھیک ہے ورنہ تواس کی جگہ فوج کاافسر ہے۔

عبیداللہ بن زیاد نے عمر بن سعد بن ابی وقاص کو چار ہزار فو جیوں کا یہی لشکر دے کر رہے بھیجنا تھا۔ چنا نچہاس نے عمر بن سعد کو حکم دیا کہ وہ حضرت حسین کے معاملے سے فارغ ہو کر رہے چلا جائے کیونکہ اس نے عمر بن سعد سے رہے کی گورنری کا وعدہ کررکھا تھا

چنانچه شمرین ذی الجوش اس جگه پر جا پہنچا جہاں حضرت حسین بن علی خانجُها ور حرین پزیدتمیمی اور عمر بن سعدمو جو دیتھے۔

جب حضرت حسین خالفید کوخر کینجی که ان کی قسمت کا فیصله عبیدالله بن زیاد نے کرنا ہے۔ اور ان پر لازم ہے کہ وہ اسے گرفتاری دے دیں تو آپ اسے مستر دکر دیا اور فرمایا:

الله کی قتم! میں بھی بھی عبیدالله بن زیاد کی کوگر فقاری نه دوں گا۔حضرت حسین کے پاس بہتر (۷۲) شہسوار تھے اور کو فی لشکر پانچ ہزارا فراد پر ششتل تھا۔ جب دونوں لشکر آ منے سامنے ہوئے تو حضرت حسین خلائیڈ نے ابن زیاد کے کوفی لشکر سے کہا۔

'' اپنے گریبانوں میں منہ ڈال کرسوچو! کیا میرے جیسے انسان سے تمہارا لڑائی لڑنا درست ہے؟ اور میں تمہارے رسول کی بیٹی کا بیٹا ہوں۔اوراس وقت روئے زمین پرمیرے علاوہ کوئی شخص نبی کی بیٹی کا بیٹانہیں ہے اور اللہ کے پیارے رسول طبیع نے میرے اور میرے بھائی کے متعلق فرمایا:

کہ بید ونوں جنتی نو جوانوں کے سر دار ہیں۔

۳۷٦۸: ترمذی کتاب المناقب، باب مناقب الحسن والحسين

اور آپ نے انہیں ابن زیاد کے حکم کوشلیم نہ کرنے اور اپنے ساتھ ملنے کی ترغیب دینا شروع کر دی۔ چنانچے تمیں افراد آپ کے ساتھ مل گئے۔ ان میں ابن زیاد کے لشکر کے ہراول دستے کاامیر گڑ بن پزیر بھی تھا۔

کڑین پزیدہے کہا گیا:'' یہ کیا کررہے ہو؟ تم ہمارے ساتھ ہراوّل دستے کا امیر بن کرآئے ہواوراب حضرت حسین خالٹیوں کی طرف جارہے ہو؟

اس نے کہا:''تم پرافسوں ،اللّہ کی قتم! میں اپنے آپ کو جنت اور جہنم کے درمیان دیکھر ہا ہوں ،اللّہ کی قتم! میں کسی قیمت پر جنت کو ہاتھ سے نہ جانے دوں گا اگر چہ میں ٹکڑ سے ٹکڑ ہے کر دیا جاؤں یا جلا دیا جاؤں ۔

اس کے بعد حضرت حسین ؓ نے اپنے ساتھیوں اور ابن زیاد کے سپاہیوں کو جمعرات کے روز ظہراور عصر کی نمازیں پڑھائیں ، آپ نے انہیں کہاتھا کہ تمہاراامام تم سے ہواور ہماراامام ہم سے ،لیکن انہوں نے کہا بنہیں ، بلکہ ہم آپ کی امامت میں نمازادا کریں گے۔

چنانچہ انہوں نے ظہر اور عصر کی نمازیں سیدنا حسین ڈٹاٹٹیڈ کے پیچھے اداکیں، جب مغرب کا وقت قریب ہوا تو وہ اپنے گھوڑوں کو لے کر حضرت حسین ڈٹاٹٹیڈ کی طرف بڑھنے لگے۔

اوراس وفت حضرت حسین اپنی تلوار کی طیک پر آ رام حاصل کررہے تھے۔ جب آپ نے انہیں دیکھا تواپنے ہمراہیوں سے پوچھا: بیکیا ہے؟ ساتھیوں نے عرض کیا کہ وہ آگے بڑھ رہے ہیں۔ آپ نے فرمایا:ان کی طرف جا وَاوران سے پوچھو! کہ وہ کیا چاہتے ہیں؟ جنانچہ ہیں شہواران کی طرف گئے ،ان میں حضرت عباس بن علی بن الی طالب بھی تھے،انہوں نے ان سے گفتگو کی اور پوچھا کہتم کیا جا ہتے ہوں؟ وہ کہنے لگے کہ:

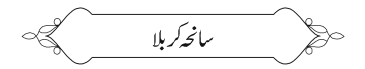
یا تو حضرت حسین ، ابن زیاد کی مرضی قبول کریں ( یعنی گرفتاری د بے دیں ) یا پھروہ لڑائی کے لیے تیار ہو جائیں ۔

انہوں نے کہا ہم ابوعبداللہ (حسین) کوخبر دینے تک کچھہیں کہہ سکتے،

چنانچہ وہ حضرت حسین والٹیئ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہیں خبر دی ، تو آپ نے فر مایا کہ انہیں کہو کہ وہ ہمیں اس رات مہلت دیں اور ہم کل کو انہیں بتا ئیں گے تا کہ میں اپنے رب کے لیے نماز پڑھالوں کیونکہ میں اپنے رب کے لیے نماز پڑھالوں کیونکہ میں اپنے رب کے لیے نماز بڑھانے پند کرتا ہوں۔

چنانچہ آپ اور آپ کے تمام جا ثار اس رات اللہ کے لیے نماز پڑھتے رہے اور اللہ سے استغفار کرتے رہے اور دعا ما نگتے رہے۔[ ریخی اللہ م





جمعة المبارک کے روز ضیح سویرے فریقین کے درمیان گھسان کا رن پڑا،
کیونکہ حضرت حسین بن علی المرتضی فرائن نے ابن زیاد گورنر کوفہ کو گرفتاری دینے سے
انکار دیا تھا۔ فریقین کی عددی اور فوجی طافت میں بڑا فرق تھا، سید ناحسین رہائنڈ کے
جا نثار ول نے اندازہ لگا لیا کہ ان میں اس خونخو ارلشکر کو فتح کرنے کی طافت نہیں
ہے، اس لیے انہوں نے حضرت حسین کے سامنے شہید ہونے کا عزم صمیم کرلیا۔
چنانچہوہ کیے بعد دیگر سے حضرت حسین کے سامنے مردانہ وار مقابلے کے بعد شہید
ہوتے رہے۔ میں کہ وہ سب کے سب شہید ہوگئے۔ (إِنَّا لِلَٰهِ وَ إِنَّا اِلَٰهُ وَ اِنَّا اِلَٰهُ وَ اور سیدنا حسین بن علی فرائن کے سواکوئی نہ بچا۔

بعد ازاں سیدناحسین رہائیہ دن کے طویل عرصے تک میدان میں گھومتے رہے اور کوئی شخص آپ کوئی کرنے کی جسارت پر آ مادہ نہ تھا۔ یہاں تک کہ شمر بن ذی الجوش آ گیاا وراس نے کوفی جنگجوؤں سے چنج کرکہا:

افسوس! تمہاری ما ئیں تمہیں گم پائیں، اسے گھیرے میں لے لواور قبل کردو! چنانچہ انہوں نے حضرت حسین ڈالٹیئ کا محاصرہ کرلیا۔ آپ اپنی تلوار سونت کرشیر کی طرح ان پر ملغاریں کرتے رہے اوران غداروں کے سراڑاتے رہے، بسااوقات عددی کثرت شجاعت پر غالب آجاتی ہے۔ (اور ہزاروں کتے، بالاخرشیر کونڈ ھال کرنے میں کامیاب ہوجاتے ہیں)

اسی دوران شمر بن ذی الجوش (سیدناحسین کا سونیلا ماموں) اپنے فوجیوں سے چلا کر کہنے لگا: تم پرافسوس!تم کس چیز کاانتظار کررہے ہو؟!! آ گے بڑھو!

چنانچہ وہ آگے بڑھے اور انہوں نے سیدنا حسین رہائی کوشہید کرڈالا۔ (إِنَّا لِلْهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ) اور جس شخص نے آپ کوتل کیا اور آپ کا سرتن سے جدا کیا وہ (اشتر نخعی کے قبیلے سے تعلق رکھنے والا) ملعون سنان بن انس نخعی تھا اور بہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ آپ کوشمر بن ذی الجوش تعین نے قبل کیا تھا۔ (قَبَّحَهُ اللّٰهُ وَ لَعَنَهُ)

حضرت حسین کی شہادت کے بعدان کا سرمبارک کوفیہ میں ابن زیاد کی طرف بھیجا گیا۔ جب آپ کا سرعبیداللہ بن زیاد کے سامنے رکھا گیا تو ملعون ابن زیاد آپ کے منہ میں چھڑی داخل کر کے کہنے لگا:

کہ یہ بہت خوبصورت دانتوں والا ہے۔

حضرت انس بن ما لک رہائیۂ و ہاں بیٹھے ہوئے تھے وہ اٹھ کھڑے ہوئے اور کہنے لگے:

الله کی قتم! میں تجھے قباحت وخرابی کا داغ لگاؤں گا، میں نے حضرت رسول مقبول علیہ الصلوٰ ق والسلام کواس منہ کی وہ جگہ چومتے دیکھا ہے جہاں تو نے چھڑی رکھی ہے۔

طبرانی میں سند سی سے مروی ہے کہ امام ابراہیم نخعی پڑالتے ہیں کہ اگر میں ان لوگوں میں ہوتا، جنہوں نے حضرت حسین کوشہید کیا ہے، پھر میں جنت میں بھی داخل ہوجاؤں، تو مجھے حضرت رسول مقبول طبی ہیں جہرے کود کھتے وقت حیا آئے گی۔ (لیکن کو فیوں میں حیا کہاں جو انہیں شہید کر کے بھی ان کی محبت کا دم

<sup>•</sup> طبرانی ۲۰۲/۵-دیث نمبر ۱۰۲/۵ صحیح بخاری کتاب فضائل الصحابة: باب مناقب الحسن والحسین، وقم: ۳۷٤۸

عجم الكبير ١١٢/٣ ـ ٢٨٢٩

جرتے تھے)

سانحه كربلامين حضرت حسين كي ساتھ كون كون شہيد ہوئے؟

حضرت حسین فالنی کے ساتھ آپ کے بہت سے اہل بیت شہید ہوئے جن کی تعدا داٹھارہ بنتی ہے: -

چنانچاولادعلی والله بن بن ابی طالب میں سے مندرجہ ذیل سادات کرام شہید ہوئے۔

(۱)سيد ناحسين ، (۲)سيد نا جعفر ، (۳)سيد نا عباس ، (۴)سيد نا ابو بكر ، (۵)سيد نا

محمر، (٢)سيرناعثمان، (صلوت الله عليهم ورحمته)

حضرت حسین خاللہ؛ کی اولا دمیں ہے۔

(٤)سيدناعلى الاكبر، (^)سيدنا عبدالله ( جبكه امام زين العابدين على الاصغركو

الله نے سلامت رکھا)

حضرت سید ناحسن بن علی خالند؛ کی اولا دمیں ہے۔

(٩) سيدنا عبدالله، (١٠) سيدنا قاسم، (١١) سيدنا ابوبكر \_ (صلوت الله يهم ورحمته)

حضرت عقیل ڈٹائٹۂ بن ابی طالب کی اولا دمیں سے۔

(۱۲) سيد ناجعفر، (۱۳) سيد نا عبد الله، (۱۴) سيد نا عبد الرحمٰن، (۱۵) سيد نامسلم، ①

(١٦) سيدناعبرالله بن مسلم \_ (صلوت الله عليهم ورحمته )

حضرت عبداللہ بن جعفر ابن ابی طالب کی اولا دمیں ہے۔

(۱۷) سيدناعون ، (۱۸) سيدنامجم رضوان الله يهم اجمعين \_

آل رسول کریم مطفع ایم سے تعلق رکھنے والے مذکورہ اٹھارہ افراداس بے جوڑ

معرکہ میں شہید ہوئے۔

تاریخ خلیفه بن خیاط: ۲۲۶
 آپکوفه میں بی شہید کردیے گئے تھے۔

سیدنا حسین کے سامنے شہادت پانے والوں میں سیدنا ابو بکر بن علی (۴)،
(۲) سیدنا عثمان بن علی ،اور (۱۱) سیدنا ابو بکر بن حسن بن علی بھی تھے۔لیکن آپ بھی بھی
ان کے نام شیعہ کی آڈیوکیسٹوں میں نہ سنیں گے اور نہ ہی ان سادات کرام کے نام
ان کے نام شیعہ کی آڈیو کیسٹوں میں نہ سنیں گے اور نہ ہی ان سادات کرام کے نام
ان کتابوں میں مذکور ہیں جو شیعہ صاحبان نے مقتل حسین کے متعلق تصنیف کی ہیں،
اس کی آخر وجہ کیا ہے؟

شایداس لیے کہ لوگوں کو پتہ نہ چلے کہ سید ناعلی المرتضٰی بن ابی طالب نے اپنی اولا دکے نام بھی حضرت ابو بکر "، حضرت عمر"، حضرت عمّان "کے نام پررکھے تھے۔ یا یہ کہ حضرت حسین منالین نے بھی حضرت ابو بکر صدیق کے نام پراپنے بیٹے کا نام ابو بکر ( یاعمر) رکھا تھا۔ان کی میں دمہری اور علمی خیانت بڑی عجیب ہے۔

فضائل صحابہ میں امام احمد بن حنبال ؓ نے حسن سند سے بیان کیا ہے کہ حضرت ام سلمہ ام المومنین واللہ ہا سے روایت ہے کہ:

حضرت جبرائیل عَالِیٰلا حضرت رسول کریم طلط علیہ کے پاس تھے۔اس وقت حسین میرے پاس تھے وہ رونے گئے تو جب میں نے انہیں چھوڑ دیا تو وہ حضرت نبی کریم طلط علیہ کے پاس جلے گئے، حضرت جبرائیل نے یوچھا:

اے محمد ( طلبی قائم)! تواس سے محبت کرتا ہے؟

آپ نے فرمایا: ' ہاں۔''

اس نے کہا:'' تیری امت عنقریب اسے قبل کردے گی ، اگر آپ چاہیں تو میں آپ کواس سرز مین کی مٹی نہ دکھاؤں جہاں بیٹل کیا جائے گا۔ چنانچہاس نے مٹی دکھائی تو وہ اس جگہ کی مٹی تھی جسے کر بلا کہا جاتا ہے۔

<sup>■</sup> احمد،فضائل الصحابه ۷۸۲/۲، نمبر: ۱۳۹۱

حضرت ام المومنین ام سلمہ والنیوباسے بی بھی مروی ہے کہ انہوں نے شہادت حسین پر جنّات کونو حہ کرتے ہوئے سنا۔ ®

اوریہ جو کہا جاتا ہے کہ اس روز آسان خون برسانے لگاتھا، یا یہ کہ دیواروں پرخون ہی خون نظر آنے لگاتھا، یا جس پھر کواٹھا یا جاتا ہیا جس نیچر کواٹھا یا جاتا ہیا جس اونٹ کو بھی ذبح کیا جاتا وہ خون بن جاتا ، یہ سب بے سرویا حکایات اور شیعی خرافات ہیں۔ جو صرف جذبات کو ابھارنے کے لیے وضع کی گئی ہیں ان کی ضیح سند تو کجا کہیں ضعیف سند بھی نہیں ملتی۔

البتة طبرانی میں صحیح سند سے مروی ہے کہ ابور جاء عطار دی خالٹیئ بیان کرتے ہیں کہ:

ہماراایک پڑوی بکھ جین سے تعلق رکھتا تھا، وہ کوفہ آیا اوراس نے کہاتم اس فاسق بن فاسق کو کیا سمجھتے ہو جسے اللہ نے قتل کیا ہے؟ (اس بلھ جینی ملعون فاسق نے یہ بات سیرنا حسین کی بابت کہی تھی۔)

ابورجاء عطاردی و اللی کا بیان ہے کہ: اچا نک اللہ نے اس پر آسانوں سے دوتارے سے برسائے جن سے اس کی بصارت ختم ہوگئی۔

فضائل صحابہ میں میچے سند سے مروی ہے کہ حضرت ابن عباس خالیئی بیان کرتے ہیں کہ میں نے دو پہر کے وقت حضرت نبی کریم طفی آیا کہ کو خواب میں گرد آلود دیکھا اوراس وقت آپ کے پاس ایک شیشی تھی جس میں آپ خون کے قطرے ڈال رہے تھے۔ میں نے کہا:''اے اللہ کے رسول بہ کیا ہے؟

آپ نے فرمایا:'' یہ حسین اوراس کے ساتھیوں کا خون ہے۔ میں آج سارا

<sup>■</sup> احمد، فضائل الصحابه ٢/٦٦/٦، / حديث نمبر: ١٣٧٣ ـ و سنده حسن

<sup>2</sup> معجم الكبير ١١٢/٣، وقم ٢٨٣١

دن يېي کام کرتار ما ہوں۔

اس حدیث کے راوی عمار رٹھائیئہ فرماتے ہیں کہ ہم نے ان کے خواب کے دن کا تاریخ سے موازنہ کیا تو وہ خواب اس تاریخ کے مطابق ہوا جس دن آپ شہید ہوئے تھے۔ <sup>©</sup>

جبكه حضرت رسول كريم طلطي أفرمات بين كه:

" مُرَانِيُ فِي الْمَنَامِ فَقَدُ رَانِيُ "

'' کہ جس نے مجھے خواب میں دیکھااس نے مجھے دیکھا۔''

اور یا در ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس ظافیہان لوگوں میں سے تھے جورسول کریم کے حلیے کوخوب جانتے تھے!

المخضریه که سید ناحسین رضی الله تبارک و تعالی عنداس طور سے شہید ہوئے۔
اور جس شخص نے آپ کے قتل کا حکم دیا وہ عبید الله بن زیاد تھالیکن یہ ملعون بھی تھوڑے عرصہ بعد قتل ہوگیا۔ اسے مختار بن ابی عبید ثقفی نے حضرت حسین رفائی کے انتقام میں قتل کر دیا تھا جیرت کی بات سے ہے کہ مختار بن ابی عبید ثقفی خود بھی ان لوگوں میں شامل تھا۔ جنہوں نے مسلم بن عقیل کو کوفہ بلوا کر بے یار و مددگار چھوڑ دیا تھا۔

یہ تھا حال اہل کو فہ کا ، بلکہ بھی شیعوں کا پیرحال ہے کہ

اولاً تووه اپنے آپ سے اس بات کا انتقام لیتے ہیں کہ انہوں نے حضرت مسلم بن

<sup>•</sup> فضائل الصحابه ٢ /٧٧٨ نمبر ١٣٨٠

بخارى: كتاب التعبير، باب من رأى النبي في المنام، وقم: ٩٩٤، مسلم، كتاب الرويا، وقم: ١٠

عقیل کو بے یارو مدد گار کیوں چھوڑا تی کہوہ شہید کر دیئے گئے اوران کے اپنے جسموں برخراش تک نہ آئی۔

جب حضرت حسین فیالٹیئ نکلے تو سوائے حربن یزیداوراس کے چندساتھیوں کے کسی نے آپ کا ساتھ نہ دیا۔

چونکہ اہل کوفہ نے آپ کو بے یارو مددگار چھوڑ دیا تھا ،اس لیے وہ حسرت سے اپنے سینے پیٹتے ہیں۔علاوہ ازیں وہ جو کچھ کرتے ہیں وہ اس گناہ کے کفارے کے طور پر کرتے ہیں جوان کے بقول ان کے برڑوں نے کیا تھا۔ ®

جامع تر ذی میں صحیح سند سے مروی ہے کہ حضرت عمارہ بن عمیر بیان کرتے ہیں: کہ جب عبیداللہ بن زیاد اور اس کے ساتھیوں کے سرکاٹ کرمسجد میں ترتیب سے رکھے گئے تو میں بھی وہاں گیا، تو وہاں موجود لوگ شور مچا رہے تھے وہ آگیا! وہ آگیا! (میں نے دیکھا) کہ ایک سانپ آیا جو سروں کے درمیان سے گذر کرابن زیاد (ملعون) کے تھنوں میں داخل ہوا اور تھوڑی دیر بعد نکل کرغائب ہوگیا اچا نک لوگوں نے پھر کہا کہ وہ آگیا، وہ آگیا! اس طرح سے اس سانپ نے دویا تین مرتبہ ایسا کیا!

(غور سیجے) سیدناحسین بن علی فراٹی کی شہادت میں گھنا وَنا کر دارا داکرنے والے ملعون عبید اللہ بن زیاد سے اللہ تعالی نے کس طرح انتقام لیا ( کہ اس کے ساتھیوں سمیت اس کا سربھی قلم ہوا اور اس کی لاش عبرت کا نشانہ بن گئی اور سانپ

<sup>●</sup> مختار بن ابی عبیر ثقفی کے اس تشکر کا نام ہی توابین (توبکر نے والے) تھا جس نے حضرت حسین کا انتقام لیا تھا۔ یہ
نام اس سردمبری اور مجرمانہ غفلت کو تسلیم کرنے کی وجہ سے رکھا گیا، جو اہل کوفہ نے حضرت حسین سے برتی
تقی۔ یہاں سے سیاسی طور پر شیعہ کی ابتداء ہوئی البتہ فرہبی طور پر شیعہ بنوا میہ کے دور کے بعد وجود میں آئے۔

**②** ترمذي كتاب المناقب \_ باب مناقب الحسن والحسين \_ص: ٣٧٨٠

والی عبرت ناک سزااس فرعون صفت کوخصوصی طور پر شایداس لیے دی گئی کہاس ظالم نے سیدنا حسین کی شہادت کے بعد آپ کے مندمبارک میں چھڑی ڈال کران کی بے حرمتی کی تھی۔ (نعوذ باللہ من ذلک)

## حضرت حسین رضی اللّه عنه کے خروج کی شرعی حیثیت:

حضرت حسین ڈاٹٹیئے کے خروج سے بظاہر کوئی دینی یا دنیاوی اصلاح نہ ہوئی۔شائداسی لیے صحابہ کرام نے آپ کو بروفت روکا تھا۔ ® جبکہ اس خروج کی وجہ سے ان کوفی ظالموں کونواسہ رسول سے بدسلوکی کا موقعہ ملا اور انہوں نے آپ کوظلماً شہید کردیا۔ اور آپ کے خروج اور قتل سے اتنا نقصان ہوا کہ اگر آپ گھر بیٹھ جاتے تو اتنا نقصان نہ ہوتالیکن بیاللہ کی تقدیرتھی جونا فنہ ہوکر رہی اور اللہ تعالی جو جا ہتا ہے وہ ہوکر رہتا ہے اگر چہوہ لوگوں کی مرضی کے خلاف ہی ہو۔

شہادت حسین ٹا ارتخ اسلام بلکہ تاریخ عالم میں ایک المناک حادثہ ہے اور مسلمان قیامت تک اس کی ٹیس ایپ دلوں میں محسوس کرتے رہیں گے۔تاہم حضرت حسین فرائٹیئ کی شہادت انبیاء کرام کی شہادت سے بڑی نہیں ہے،حضرت محضرت فرز یا علیہا الصلوق والسلام کا سرایک رقاصہ کے کہنے پر کاف دیا گیا اور حضرت زکریا علیہا کوبھی موت کے گھاٹ اتار دیا گیا۔اور حضرت موسیٰ وعیسیٰ علیہا السلام کے قبل کی تدابیر کی گئیں اور حضرت حمزہ اور حضرت عمر فاروق اور عثمان اور علی بن ابی طالب فرق النظم کو خوج وں ، نیز وں تلواروں سے گھائل کر دیا گیا۔ اور سے مائل کر دیا گیا۔ اور سے کی بن ابی طالب فرق النظم کے قبل کی بدولت خوش کردیے کی بدولت خوش کردے )

پھررسول الله صلى الله عليه وسلم كى احاديث مباركه كومد نظرر كھتے ہوئے كسى انسان

<sup>•</sup> دیکھیے کتاب هذا، باب صحابہ کرام کا حسین کو کوفہ جانے سے روکناصفحہ: ۱۷۲

کے لیے جائز نہیں کہ وہ حضرت حسین رفیائی کی شہادت کے تذکرے پر گریبان بھاڑے اور چہرے کو پیٹنا شروع کردے کیونکہ حضرت رسول مقبول طشے ایم نے اس طرح کے افعال سے روک دیا ہے۔ آپ طشے میز آنے فرمایا:

( لَيُسَ مِنَّا مَنُ لَطَمَ النُّحُدُودَ وَ شَقَّ النَّجُيُوبَ)

'' کہ وہ شخص ہم سے نہیں جو (شدت غم میں ) رخسار پیٹے اور گریبان جاک کرلے۔''

اورآپ طلنيانيم نے فرمايا:

( أَنَا بَرِئٌ مِنَ الصَّالِقَةِ وَالْحَالِقَةِ وَالشَّاقَةِ)

''میں چیخنے چلانے اور بال منڈوانے اور گریبان چاک کرنے والی سے بری ہوں۔'' اور آپ طانے آیا نے فرمایا:

﴿ إِنَّ النَّائِحَةَ إِذَا لَمُ تَتُبُ فَإِنَّهَا تُلْبَسُ يَومَ الْقِيَامَةِ دِرُعًا مِنُ جَرُبٍ وَ سِرُبَالًا مِنُ قَطِرَانِ<sup>﴾</sup> 3

'' اگرنو حہ کرنے والی تو بہ نہ کرے تو وہ قیامت کے دن خارش کی اوڑھنی اور گندھک کی قمیص بہنائی جائے گی۔''

اس لیے ایک مسلمان پر واجب ہے کہ جب اس کے سامنے اس طرح کے مصائب بیان کئے جائیں تو وہ ایسے ہی کہ جیسے اللہ نے فرمایا ہے:

﴿ الَّذِينَ إِذَا اصَابَتُهُمُ مُّصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾

[البقره:١٦٥]

۱۲۹٤ صحيح بخارى كتاب الجنائز ،باب ليس منا من شق الجيوب ١٢٩٤

<sup>2</sup> مسلم كتاب الايمان رقم:١٦٧

<sup>3</sup> مسلم كتاب الجنائز:رقم ٢٩

### شهادت حسين كے متعلق لوگوں كے نظريات:

حضرت حسین رخالینی کی شہادت کے متعلق لوگ تین گروہوں میں بٹے ہوئے ہیں۔
پہلے گروہ کے لوگ سمجھتے ہیں کہ حضرت حسین گافتل (نعوذ باللہ) درست ہے
کیونکہ انہوں نے امام کے خلاف چڑھائی کی اور مسلمانوں کے اتحاد کو پاراپارا
کرنے کی جسارت کی ان کی دلیل ہے ہے کہ حضرت رسول کریم طفیق کی آنے فرمایا ہے:

« مَنُ جَاءَ کُمُ وَ اَمُرُکُمُ عَلَى رَجُلٍ وَاحِدٍ يُرِیدُ اَن یُّفَرِّقَ جَمَاعَتَکُمُ
فَافَتُلُوهُ کُونَا مَنُ کَانَ » 

قافَتُلُوهُ کُونَا مَن کَانَ » 

قافَتُلُوهُ کُونا اُن کُونا کی کی سے کہ حضرت رسول کریم طفیق کی می میں میں کہ کے سامت کی اور میں میں کی دور کے لیے کہ کی جماعت کُم

'' جوکوئی انسان اس حال میں تمہارے پاس آئے کہ تمہاری امارت ایک شخص کے سپر دہو چکی ہواور وہ تمہاری جماعت کوٹکڑ نے ٹکڑے کرنا چاہتا ہوتو اسے قل کر دوخواہ وہ انسان کیساہی کیوں نہ ہو۔''

اور ان کے خیال میں چونکہ حضرت حسین رہائیۂ نے مسلمانوں کی جماعت کو (نعوذ باللہ) پھوڑ نا جا ہا اور حضرت رسول کریم طشے آئے نے فر مایا ہے کہ جماعت میں پھوٹ ڈالنے والاخواہ کوئی بھی ہو، اسے تل کر دو۔

یہ قول ان ناصبوں کا ہے جو حضرت حسین بن علی رضائیۂ وعن ابیہ سے بغض رکھتے ہیں۔

دوسرے گروہ کے لوگ شیعہ ہیں جو کہتے ہیں کہ وہ امام تھے ان کی اطاعت واجب تھی اور واجب تھا کہ خلافت ان کے سپر د کی جاتی ۔

تیسرے گروہ کے لوگ اہل السنة والجماعت ہیں اوروہ کہتے ہیں کہ آپ مظلوم شہید ہوئے اور آپ نہ تو منصب خلافت پر فائز تھے، یعنی اس طرح امام وقت نہیں تھے جس طرح شیعہ حضرات سمجھتے ہیں اور نہ ہی آپ بغاوت کی حالت میں قتل

<sup>•</sup> مسلم - كتاب الامارة ٥٩ - ٦٠

ہوئے ، بلکہ آپ مظلوم شہید ہوئے اور (اس گروہ کے لوگوں کا عقیدہ) حضرت رسول کریم طفی آپائے کاس قول کے عین مطابق ہے کہ

« اَلُحَسَنُ وَالُحُسَينُ سَيِّدَا شَبَابِ اَهُلِ الْجَنَّةِ» <sup>(1)</sup>

''کہ حسن اور حسین جنتی نو جوانوں کے سر دار ہیں۔''

اس کی وجہ بیہ ہے کہ حضرت حسین رہائٹیڈ نے واپس لوٹنے یا شام میں یزید کی طرف جانے کاعزم کرلیا تھا،لیکن کو فیوں نے انہیں عبیداللہ بن زیاد کوگر فناری دیئے بغیر وہاں جانے سے روک دیا۔

## شهادت حسين ميں يزيد كاكردار:

سید ناحسین رضی الله تبارک و تعالی عنه کی شهادت میں یزید بن معاویه رفائیّهٔ کا کوئی ہاتھ نہ تھا اور ہماری یہ بات یزید بن معاویه رفائیّهٔ کے دفاع کے قبیل سے نہیں بلکہ حق کے دفاع کے لیے ہے۔

یزید نے عبیداللہ بن زیاد کواس لیے بھیجا کہ وہ حضرت حسین والٹین کو کوفہ میں داخل ہونے سے روک دے، اس نے عبیداللہ کو آپ کے قل کا حکم نہیں دیا تھا، بلکہ حضرت حسین والٹی بذات خود بزید کے متعلق حسن طن رکھتے تھے، اسی لیے تو آپ نے فرمایا تھا کہ مجھے بزید کے پاس جانے دو، تا کہ میں اس کے ہاتھ میں اپناہا تھ دے دوں۔ شخ الاسلام امام ابن تیمیہ والٹی فرماتے ہیں کہ: تمام مؤرخین کا اس حقیقت پر اتفاق ہے، کہ بزید بن معاویہ والٹی نے حضرت حسین والٹی کے قل کا حکم نہیں دیا تھا، البتہ اس نے ابن زیاد کی طرف بیضرور لکھا تھا کہ وہ آپ کو عراق کی امارت سے روکے۔ اور جب اسے حضرت حسین کی شہادت کی اطلاع ملی تو اس نے اس پرشدید دکھا ور رنے والم کا اظہار کیا اور اس کے گھر سے آہ و دکا کی آ وازیں بلند ہوئیں اور اس

اخرجه الترمذي - كتاب المناقب ،باب مناقب الحسن والحسين - رقم: ٣٧٦٨

نے اہل بیت کی مستورات کو بھی جھی قیدی نہ بنایا، بلکہ اس نے ان کا اکرام کیا اورانہیں اکرام کے ساتھ مدینہ جانے کی اجازت دی بلکہ انہیں وہاں پہنچایا۔

رہی وہ روایات جو کتب شیعہ میں درج ہیں کہ آل بیت رسول کی عورتوں کی تو ہین کی گئی اورانہیں قید کر کے شام لے جایا گیا اور وہاں ان کی تو ہین کی گئی تو یہ سب جھوٹ ہیں (ان کا حقیقت سے ذرہ برابر بھی تعلق نہیں)، بلکہ بنوا میہ (اپنے چجیرے خاندان) بنوہاشم کی تعظیم کرتے تھے، یہی وجہ تھی کہ جب عبد الملک بن مروان کو فاطمہ بنت عبد اللّٰہ بن جعفر ہا شمیہ سے تجاج یوسف گورنر عراق کے نکاح کی اطلاع ملی تو اس نے عبد اللّٰہ بن جعفر ہا شمیہ سے تجاج کو تھم دیا کہوہ اس سے جدار ہے اور اسے طلاق تو اس نے اسے مستر دکر دیا اور تجاج کو تھم دیا کہوہ اس سے جدار ہے اور اسے طلاق دے دے (اس سے ثابت ہوا کہ) وہ بنوہاشم کی تعظیم کرتے تھے، بلکہ ہاشمی خوا تین کو بھی بھی قیدی نہیں بنایا گیا۔ ®

چنانچہاس دور میں ہاشمی خواتین کا بڑااحترام تھااور وہ معزز ومحتر مسمجھی جاتی تھیں۔ لہذا یزید کے متعلق جویہ بیان کیا جاتا ہے کہ اس نے اہل بیت رسول کی خواتین کوقیدی بنایا، پیلغوداستان اور بہت بڑا جھوٹ ہے۔

باقی رہی ہے بات کہ حضرت حسین رہائی کے سرمبارک کو یزید کی طرف بھیجا گیا تو یہ بھی سفید جھوٹ ہے اوراس کا کوئی ثبوت نہیں۔ ہاں البتہ آپ کا سرمبارک عبید اللہ کے پاس کوفہ میں لے جایا گیا اور حضرت حسین کو دفن کر دیا گیا اور ان کی قبر کے متعلق معلوم نہیں ہو سکا، لیکن مشہور ہے ہے کہ انہیں کر بلا میں اسی جگہ دفن کیا گیا تھا جہاں آپ کی شہادت ہوئی تھی۔ رضی اللہ تبارک و تعالی عنہ۔

یزید بن معاویا کے متعلق اہل السنة والجماعة كاموقف:

یزید بن معاویه خالند؛ کے دور میں بر پاہونے مندرجہ ذیل واقعات کواہمیت دی گئی ہے:-

❶ منهاج السنه ٤/٧٥٥ـ٨٥٥٩٥٥

- سيدناحسين بن على كاقتل،
- عبدالله بن زبير فالنباسي لرائي،
  - النجره-

اس بنا پر پچھالوگ اس پرلعنت کرنے کو جائز سمجھتے ہیں اور پچھالوگ منع کرتے ہیں، جولوگ اسے لعنت کرنا جائز سمجھتے ہیں ان کو تین باتیں ثابت کرنا پڑیں گی۔

- 🛈 وه ثابت کریں کہ یزید فاسق تھا۔
- وہ ثابت کریں کہ اس نے اس فسق سے تو بہیں کی کیونکہ جب کا فرتو بہ کرلے تو اللہ اس کی توبہ قبول نہیں؟ اللہ اس کی توبہ کیوں قبول نہیں؟
- وہ ثابت کریں کہ نامز دکر کے فوت شدہ شخص کولعنت کرنا جائز ہے۔ اور جس میت کونا مزد کر کے اللہ اور اس کے رسول نے لعنت نہیں کی اسے لعنت کرنا جائز نہیں ہے کیونکہ حضرت نبی کریم طفی آتیے ہے ہے تابت ہے کہ جب ابوجہل کوگالی دی گئی تو آپ نے فرمایا:

" لَا تَسَبُّوا الْأَمُواتَ فَإِنَّهُمْ قَدُ أَفُضُوا إِلَى مَا قَدَّمُوا " ①

'' کہ فوت شدگان کو گا گی نہ دو کیونکہ وہ اپنے آگے بھیجے ہوئے اعمال کے ہاں'' ہاں پہنچ چکے ہیں''

اوراللہ کا دین ،سبّ وشتم پر قائم نہیں ہے (جیسا کہ شیعہ نے سمجھا) بلکہ وہ تو مکارم اخلاق پر قائم ہے ، للہذا اللہ کے دین میں گالی کی کچھ حیثیت نہیں ہے ، للم صحیح بخاری اورمسلم میں ہے کہ حضرت رسول کریم مطبق آنے فرمایا:

"سَبَابُ المُسلِم فَسُوفَ وَ قِتَالُهُ كُفُرٌ" ( كمسلمان كو كالى دينا

......

<sup>•</sup> صحح بخاري كتاب الجنائز ،باب ما ينهي عن سب الاموات ،حديث ١٣٩٣

 <sup>☑</sup> صحیح بخاری کتاب الایمان ،باب خوف المومن ان یحبط عمله، رقم:٤٨، مسلم کتاب
 الایمان: ١١٦٦

فىق ہےاوراس سےلڑ نا كفرہے \_''<sup>©</sup>

لہذا مسلمان کو گالی دینافش ہوا اور بزید کو کسی نے بھی ملت اسلام سے خارج قرار نہیں دیا، بلکہ زیادہ سے زیادہ اسے فاسق کہا گیا ہے اور یہ بھی اس صورت میں کہاس کے متعلق ذکر کردہ فسق ثابت کیا جا سکے ایکن اس کاعلم اللہ تبارک و تعالیٰ کے پاس ہے۔ دوسری طرف حضرت نبی کریم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا:

" اَوَّ لُ جَيْشٍ يَغُزُونَ مَدِيْنَةَ قَيْصَرَ مَغُفُورٌ لَهُمُ " ©

''کہ وہ پہلالشکر جو قیصر کے شہر (قسطنطنیہ ) پرحملہ کرے گاوہ بخشا ہوا ہے۔'' اور پیشکر یزید بن معاویہ کی قیادت میں تھا۔اور بیان کیا جاتا ہے کہ اس کے ساتھ ابن عمر "،ابن زبیر "،ابن عباس "،ابوایوب (خالد) انصاری میز بان رسول مسلے آیا ہے ۔ جیسے سا دات صحابہ کرام بھی تھے اور یہ حملہ ۴۹ ھے میں ہوا تھا۔

امام ابن کثیر (دمشقی ) فرماتے ہیں کہ یزید نے اپنے امیر مسلم بن عقبہ کو بیہ کہہ کر فاحش غلطی کی کہ وہ حرق کی بغاوت کچل کر مدینہ کو تین دن مباح سمجھے، کیونکہ اس میں صحابہ کرام اوران کے بیٹول کے قبل کی اجازت بھی تھی۔ ③

• فاٹلافے۔طبقات حنابلہ میں حضرت ابوطالب عکبری ﷺ کے تذکرہ میں منقول ہے کہ انہوں نے امام احمد سے بیزیر معاویہ پر لعنت کے سلسلے میں بوچھا۔تو انہوں نے جواب دیا کہ اس بارے میں گفتگونہ کر! کیونکہ حضرت رسول کریم ﷺ آنے فرمایا ہے:

"لَعُنُ الْمُوُمِنِ كَقَتُلِهِ" '' كمون پرلعت كرناات قل كرنے كمترادف ہے۔"
اور حضرت نى كريم ﷺ نفر مايا ہے: "خير القرون قرنى ثم الذين يلونهم و قد كان يزيد منهم"
'' كهسب سے بہتر زمانه ميراہے پھروہ لوگ جوان كے قريب ہول۔" اوريزيدان ميں داخل ہے۔"
(لهذا مجھے اس كے معاطع ميں خاموثي پيند ہے۔)

② بخارى كتاب الجهاد باب ما قيل في قتال الروم رقم الحديث: ٢٩٢٤

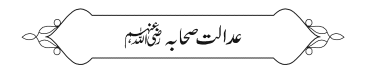
🛭 د کیھئے صفحہ ۵ (البدایة والنہایة )

اس بنا پر ہم یزید بن معاویہ کے متعلق یہی کہتے ہیں کہ اس کا معاملہ اللہ رب العزت کے سیر دہے۔ جبیبا کہ امام ذہبی نے فرمایا:

لَا نُحِبُّهُ وَ لَا نَسُبُّهُ مِنْ ماں سے محبت کرتے ہیں اور نداسے گالی دیتے ہیں۔ 
لَا نُحِبُّهُ وَ لَا نَسُبُّهُ ماں کا معاملہ اللہ تارک و تعالی پر چھوڑ نا جا ہے واللہ اعلم 
لہذا ہمیں اس کا معاملہ اللہ تارک و تعالی پر چھوڑ نا جا ہے واللہ اعلم

طبقات حنابلہ س ہم ہو آفاق محدث اور فقیہ امام عبرالغنی مقدی کا فقو کی منقول ہے کہ انسے یزید بن معاویہ کے متعلق پوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا کہ اس کی خلافت صحیح تھی اور فر مایا کہ بعض علاء کے بقول ساٹھ صحابہ کرام نے اس کی بیعت کی تھی اور ان میں حضرت عبداللہ بن عمر نوائی بھی تھے۔

رہااس سے محبت کا مسکلہ تو جو کوئی اس سے محبت کرے اسے مطعون نہ کیا جائے ، اور جو کوئی اس سے محبت نہ رکھے اس پر کوئی گرفت نہیں کیونکہ وہ صحابہ میں سے نہیں ہے اور صحابہ کرام کی محبت رسول اللہ کی محبت کی بنا پر واجب ہے اور یزید کا معاملہ بھی عبدالملک اور اس کے بیٹوں جیسا ہی ہے اس لیے فقد کا در واز ہ بند کرنے کے واجب ہے اور یزید کا معاملہ بھی عبدالملک اور اس کے بیٹوں جیسا ہی ہے اس لیے فقد کا در واز ہ بند کرنے کے لیے اس کے حاص کے باپ تک معاملہ بھی جائے گا (اور وہ جلیل القدر صحابی ہے )



## صحابی کی لغوی تعریف:

صاحب کی طرف منسوب شخص کو صحابی کہتے ہیں اور لغت میں اس کے گئ معانی ہیں جو فر ما نبر داری اور ملازمت (یعنی سفر و حضر میں ساتھ رہنے) کے گرد گھومتے ہیں۔ <sup>©</sup>

## صحابی کی اصطلاحی تعریف:

جو شخص ایمان کی حالت میں حضرت رسول کریم طنتے آیا ہے ملا ہوا وراسلام پر اس کی وفات ہو ئی ہو،اسے صحابی کہتے ہیں۔ © علاوہ ازیں دیگر تعریفات بھی ہیں۔

اور صحابہ کرام، حضرت رسول کریم طینے بیٹی کی خدمت میں رہنے اور اللہ تعالیٰ کے ہاں فضیلت کے اعتبار سے مختلف در جات رکھتے ہیں۔

اہل النة والجماعة کے ہاں صحابہ کرام کی عدالت طے شدہ مسکہ ہے (اور عنقریب اصحاب محمد طلط علیہ کی عدالت کے متعلق اہل النة والجماعة کے ائمہ کرام کے اقوال ذکر ہوں گے۔)

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ لَقَدُ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُوْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا

- 🛭 لسان العرب ١٩/١٥
  - ١٠/١ الاصابة ١٠/١

فِی قُلُوْ بِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِیْنَةَ عَلَیْهِمْ وَ اَثَابَهُمْ فَتُحًا قَرِیْبًا ﴾ [الفتح: ١٨]

'' كمالله تعالی مومنوں سے راضی ہو گیا جب وہ درخت کے نیچ بیعت کررہے
سے، اس نے جان لیا جو کچھان کے دلوں میں ہے، اس نے ان پرسکینت نازل
کی اور انہیں فتح قریب عطاکی۔''

الله تعالیٰ نے واضح کر دیا ہے کہ وہ راضی ہوا، کن سے راضی ہوا؟ ان مومنوں سے جنہوں نے درخت کے پنچے حضرت رسول کریم طفی این سے بیعت کی ۔ بیعت کی ۔

نیز فرمایا کہ: اس نے جان لی وہ چیز جوان کے دلوں میں ہے ( یعنی ایمان اور سچائی ) چنانچے اللہ تعالیٰ نے ان پر سکینہ نازل فرمائی ( یعنی عین اسی وقت )

لویہ ہے اللہ تعالیٰ کی شہادت ان لوگوں کے صدق ایمان پر جنہوں نے درخت کے ینچ حضرت نبی کریم طفی ایکا ہے ہاتھ پر بیت رضوان کی ۔علاوہ ازیں حضرت نبی کریم طفی آیا ہے یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا:

﴿ لَا يَدُخُلُ النَّارَ اَحَدُ بَايَعَ تَحُتَ الشَّجَرَةِ إِلَّا صَاحِبُ الْحَمَلِ الْاَحْمَرِ ۚ <sup>①</sup>

'' كه جن لوگوں نے درخت كے نيچ بيعت كى ان ميں سے كوئى بھى آگ ميں
داخل نہيں ہوگا، سوائے سرخ اونٹ والے كے ۔''

یہ شخص منافقین میں سے تھا اور ان لوگوں میں شامل تھا جو حضرت نبی کریم طفی آئے کے ساتھ (عمرہ کے لیے ) نکلے تھے اور اس کا نام جُدّ بن قیس تھا۔
جن لوگوں نے درخت کے پنچ حضرت نبی کریم طفی آئے کے ہاتھ پر بیعت کی تھی ،ان کی تعداد ایک ہزار چارسو (۱۲۰۰) تھی ۔ ایک روایت کے مطابق ایک ہزار یا نج سو (۱۵۰۰) تھی۔

ترمذى كتاب المناقب ،باب فى فضل من بايع تحت الشجرة ،رقم: ٨٣٦٣ واصله فى
 صحيح مسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، رقم: ١٦٣

الله تعالی نے ان کے ایمان کی شہادت دی اور ثابت کر دیا کہ ان کے باطن ان کے فاہر کے مطابق ہیں نیز رسول الله کی شہادت سے معلوم ہوا کہ ان میں سوائے ایک آ دمی منافق نہیں تھا اور حضرت نبی کریم طلاح نے اس کے متعلق بتا بھی دیا کہ وہ کون تھا۔اور پھراس شخص نے آپ کی بیعت نہ کی تھی۔ اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:

﴿ لَا يَسْتَوِى مِنْكُمُ مَنُ أَنْفَقَ مِنُ قَبُلِ الْفَتْحِ وَ قَاتَلَ اولْئِكَ اَعُظُمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِيْنَ اَنْفَقُوا مِنُ بَعُدُ وَقَاتَلُوا ﴾

"تم میں وہ لوگ جنہوں نے فتح مکہ سے پہلے (اللہ کی راہ میں) خرچ کیا اور (اس کی راہ میں) خرچ کیا اور (اس کی راہ) میں لڑائی کی وہ ان لوگوں سے در جات میں بڑھ کر ہیں جنہوں نے فتح (مکہ) کے بعد (اللہ کی راہ میں) خرچ کیا اور (اس کی راہ میں) لڑائی گی۔" پھر فر مایا؟ ﴿ وَ مُحَدُ اللّٰهُ الْحُسْنَى ﴾ [الحدید: ۱]

''اوراللّٰہ نے سب سے احیمائی ( یعنی جنت ) کاوعدہ کیا ہے۔''

یعنی اس نے ان لوگوں سے بھی جنہوں نے فتح مکہ سے پہلے (فی سبیل اللہ) خرچ کیا اوراس کی راہ میں لڑائی کی اوران لوگوں سے بھی جنہوں نے فتح مکہ کے بعد (فی سبیل اللہ) خرچ کیا اوراس کی راہ میں لڑائی کی ،سب سے اچھائی (یعنی جنت) کا وعدہ کیا ہے۔'' اللہ) خرچ کیا اوراس کی راہ میں لڑائی کی ،سب سے اچھائی (یعنی جنت) کا وعدہ کیا ہے۔'' اوراسی وعدہ کی تائیداس تعالیٰ کے اس قول میں ہے:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ سَبَقَتُ لَهُمْ مِنَّا الْحُسنٰى أُولَيْكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ۞ لَا يَسُمَعُونَ حَسِيسَهَا وَ هُمْ فِيْمَا اشْتَهَتُ أَنْفُسُهُمْ خَالِدُونَ۞ لَا يَحُزُنُهُمُ الْفَزَعُ الْآكُبَرُ وَ تَتَلَقًا هُمُ الْمَلائِكَةُ هٰذَا يَوُمُكُمُ الَّذِي كُنْتُمُ تُوعَدُونَ ﴾ [الانبياء:١٠٣-١١]

'' بے شک وہ لوگ جن کے لیے ہماری طرف سے نیکی کا وعدہ ہو چکا ہے، وہ

اس (جہنم) سے دورر کھے جائیں گے، وہ اس کی آواز بھی نہ تیں گے، اور وہ ان ختوں میں ہمیشہ رہیں گے جو ان کے نفسوں کو پسندلگیں گی ، انہیں بڑی گھبراہٹ بھی غم میں نہ ڈالے گی۔ اور فرشتے یہ کہتے ہوئے ان کا استقبال کریں گے کہ یہ ہے وہ دن جس کاتم وعدہ کیے جاتے تھے۔''

الله تعالیٰ کی طرف سے بید دوسری شہادت ہے ان عام صحابہ کرام کے متعلق، جو فتح مکہ سے پہلے ایمان لائے اور اس کی راہ میں خرچ کرتے رہے یا فتح مکہ کے بعد ایمان لائے اور خرچ کرتے رہے۔

الله تعالى نے مال غنیمت کے مصارف کے متعلق فر مایا:

﴿ لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِيْنَ الَّذِيْنَ أُخُرِجُوا مِنُ دِيَارِهِمُ وَأَمُوَالِهِمُ يَبْتَغُونَ فَضًلا مِنَ اللهِ وَ رِضُوانًا وَ يَنْصُرُونَ اللهَ وَ رَسُولَهُ أُولئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾

'' کہ بیران مہاجر ناداروں کے لیے ہے، جو اللہ تعالیٰ کا فضل اور اس کی خوشنودی کے حصول کے لیے اپنے گھر وں اور مالوں سے بے دخل کردیئے گئے اور وہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی نفرت کرتے ہیں، یہی لوگ سچے ہیں۔' اللہ تعالیٰ کا بیفر مانا کہ وہ اللہ کا فضل اور اس کی خوشنو دی تلاش کرتے ہیں، ان کے قبی کی تقدیق کرتا ہے۔ کیونکہ خوشنو دی اور فضل کی خواہش قلبی عمل ہے۔ ان کے قبر مانا:

﴿ وَالَّذِیْنُ تَبُوَّءُ واللَّارَ وَالْإِیْمَانَ مِنْ قَبُلِهِمْ ﴾
"اور (مال غنیمت سے حصہ )ان لوگوں کے لیے (بھی ) ہے جووطن بنا چکے تھے
گھر (دار الهجرت مدینه ) کواورایمان کوان (کی ہجرت ) سے پہلے۔"
اور بدانصار مدینہ تھے۔

نيزفرمايا

﴿ يُحِبُّوُنَ مَنُ هَاجَرَ اِلَيُهِمُ وَ لَا يَجِدُونَ فِى صُدُورِهِمُ حَاجَةً مِمَّا اُوتُوا وَ يُوثِرُونَ عَلَى اَنُفُسِهِمُ وَلَوْ كَانَ بِهِمُ خَصَاصَةٌ وَ مَنْ يُّوُقَ شُحَّ نفُسِهِ فَاوُلُئِكَ هُمُ الْمُفُلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩٠٨]

''وہ محبت رکھتے ہیں ان سے جو ان کی طرف ہجرت کر کے آ کیں اور ان (مہاجرین) کو پچھ دیا جاتا ہے تو یہ سینوں میں نگی محسوس نہیں کرتے اور انہیں اپنے او پر ترجیح دیتے ہیں اگر چہ انہیں خود بھی فاقہ ہواور جولوگ اپنے نفس کی حرص سے محفوظ کردیئے گئے ، وہی لوگ فلاح پانے والے ہیں۔'' اور اللہ تعالیٰ نے امت محمد یہ کے متعلق ارشا دفر مایا:

﴿ كُنْتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَ تَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكُو ﴾ [آل عمران: ١١]

'' کہتم بہترین امت ہو جولوگوں کے لیے نکالی گئی ہو،تم نیکی کاحکم دیتے ہواور برائی سے روکتے ہو۔''

اوراییا کبھی نہیں ہوسکتا کہ ایک امت جے اللہ تعالیٰ بہترین امت بتائے اور وہ درحقیقت الی ہوجیسا کہ شیعہ کہتے ہیں کہ (نعوذ باللہ) تمام مہاجرین اور انصار مرتد ہو گئے ،سوائے تین آ دمیوں کے۔ ® کیونکہ جوامت ساری کی ساری مرتد ہوگئ ہوسوائے تین آ دمیوں کے، اسے اللہ تعالیٰ ﴿ خَیْرَ اُمَّةٍ اُخُو بَتُ لِلنَّاسِ ﴾ نہیں کہہ سکتا۔ صحیح بخاری اور مسلم میں ہے کہ حضرت نبی کریم طفی مین نے فرمایا:

" لَا تَسُبُّوا أَصُحَابِي فَوَالَّذِي نَفُسِي بِيَدِهٖ لَوُ اَنَّ اَحَدَكُمُ اَنُفَقَ مِثُلَ أُحُدٍ

ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمُ وَلَا نَصِيفَةً » ©

1 اصول کافی: ۲ / ۲۶۶

و بخارى كتاب فضائل الصحابه ، باب قول النبى لو كنت متخذا خليلا، رقم:٣٦٧٣،
 مسلم=كتاب فضائل الصحابة رقم: ٢٢١

'' کہ میر سے صحابہ کو گالی نہ دینا ،اس ذات کی قسم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے! اگرتم میں سے کوئی احد پہاڑ جتنا سونا خرچ کرے تو ان کے ایک مد (نصف کلوغلّه ) کے برابزنہیں پہنچ سکے گااور نہ اس کے نصف کو۔''

صحیح بخاری میں بیجی ہے کہ حضرت رسول کریم طفی آنے فر مایا:

قیامت کے دن حضرت نوح عَالِیلًا کو بلا یا جائے گا۔

وہ کہیں گے:

" لَبَّيْكَ وَ سَعُدَيُكَ يَا رَبِّ"

اللّٰد تعالیٰ فرمائیں گے:

کیا تونے میرا پغام پہنچایا؟ وہ کہیں گے: جی ہاں!

پھرنوح مَالِیلا کی امت سے بو چھاجائے گا، کیاانھوں نے تمہیں میرا پیغام پہنچایا؟

وہ کہیں گے، ہمارے پاس تو کوئی ڈرانے والانہیں آیا،

تب الله تعالیٰ حضرت نوح سے فر مائیں گے: تمہاری گواہی کون دے گا کہتم نے پیغام پہنچایا تھا؟

وہ کہیں گے:'' حضرت محمد طلنے ایم اوراس کی امت۔''

چنانچہ وہ حضرت نوح مطنع ایم کے لیے گواہی دیں گے۔ حضرت رسول

﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَا كُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَ

يَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ﴾

'' اوراسی طرح ہم نے تمہیں امت وسط بنایا، تا کہتم لوگوں پر گواہ بن جاؤاور

رسول تم ير گواه بن جائے۔''

پھر حضرت نبی کریم <u>طشے آیا</u> نے اس آیت کی تفسیر کرتے فر مایا:

« اَلُوَ سَطُ اَلُعَدُلُ» کہ وسط سے مرادعدل ہے ( لیعنی متوازن اور افراط و تفریط کے درمیانی راہ چلنے والی امت )۔' ° ®

یہ تفییر حضرت رسول کریم طشے آئے ہے منقول ہے کہ وسط سے مرا دعدل ہے، تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے بھی بیٹا بت ہوا کہ بیامت محمد بیامت عادلہ ہے، علاوہ ازیں اور بھی بہت سے واقعات ہیں جو اجمالی اور عمومی اعتبار سے حضرت رسول کریم طشے آئے ہے صحابہ کی عدالت پر دلالت کرتے ہیں۔ (مثلاً) اہل علم نے ان روایات کو جواصحاب رسول نے آپ کے حوالے سے بیان کی ہیں، کھنگالا اور پر کھا تو کوئی ایک صحابی بھی ایسا نہ ملاجس نے حضرت رسول کریم طشے آئے پر کوئی جھوٹ بولا ہو، بلکہ صحابہ کرام کے آخری دور میں جب قدر بیاور شیعہ اور خوارج جیسے فرقوں کی بدعات کا دور شروع ہوا تو کوئی ایک صحابی بھی ایسا نہ ملا جوان اقوام میں شامل ہوا ہو، بدعات کا دور شروع ہوا تو کوئی ایک صحابی بھی ایسا نہ ملا جوان اقوام میں شامل ہوا ہو، اور بہاس بات کی دلیل ہے کہ:

الله تعالیٰ نے اپنے نبی اکرم ﷺ کی صحبت کے لیے ان کا انتخاب فر مایا اوروہ آپ کی رفاقت مبار کہ کے لیے اللہ تعالیٰ کی پیند تھے۔ ©

#### عصمت صحابه؟

ا تنا کچھ ثابت ہونے کے باوجوداس بات پرمتنبہ کرنا ضروری ہے کہ ان کی عدالت عدالت سے ان کامعصوم ہونا ضروری نہیں ہے، اگر چہ ہم اصحاب رسول کی عدالت کے قائل ہیں لیکن ہم انہیں معصوم نہیں شجھتے کیونکہ وہ پھر بھی بشر ہیں۔

❶ بخارى، كتاب التفسير: باب و كذالك جعلناكم امة وسطًا، رقم الحديث:٤٨٧ ٤

حضرت عبداللہ بن مسعود نے فر مایا کہ اللہ تعالیٰ نے بندوں کے داوں کودیکھا تو کسی کے دل کو حضرت محمد مشیکی آخے دل جسیانہ پایا، تو اسے اپنی رسالت اور نبوت کے لیے پیند فر مایا، پھر حضرت محمد کے دل کے بعد باقی لوگوں کے دلوں کودیکھا، تو کسی کے دل کو صحابہ کرام کے دلوں جسیانہ پایا، تو اس نے انہیں اپنے نبی کے وزیر بنادیا۔ مسند احمد ۱۹۷۹

اور حضرت رسول كريم طَيْنَا عَلَيْهُمْ فَي فَر ما يا ہے: « كُلُّ بَنِيُ آ دَمَ خَطَّاءٌ »

'' حضرت آ دم عَالِيناً كےسب بيٹے خطا كار ہيں۔''

اہل السنہ نے اس بات پر اتفاق کیا ہے کہ صحابہ کرام رفخانیہ ، سب کے سب عادل تھاور سوائے چند مبتدعین کے اور کسی نے اس اتفاق کی مخالفت نہیں گی۔ © علاوہ ازیں امام عراقی ، امام جویتی ، امام ابن صلاح ، امام ابن کثیر ؓ وغیر ہم نے بھی اس بات پر مسلمانوں کا اجماع تقل کیا ہے کہ اصحاب رسول سب کے سب عادل ہیں۔ امام ابو بکر خطیب بغدادی عظی پر بھی خابت نہ ہوتی تو بھی ان کی ہجرت اور پیارے رسول سے ان کے متعلق کوئی چیز بھی خابت نہ ہوتی تو بھی ان کی ہجرت اور نظرت ، جہاد اور انفاق فی سبیل اللہ ، دین حق کی خیر خواہی اور اس کی خاطر اپنی اولا د اور مال باپ سے لڑائی کرنا ، نیز ان کی ایمانی قوت اور یقین قطعی جسی خوبیاں ، اس بات کا اعتقاد رکھنے کے لیے کافی ہیں ، کہ وہ ہستیاں ، صاف سخری اور بعد آئیں اور وہ ان لوگوں سے کہیں بڑھ کر عادل ہیں جوابد الاباد تک ان کے بعد آئیں گی ہیں اور وہ ان لوگوں سے کہیں بڑھ کر عادل ہیں جوابد الاباد تک ان کے بعد آئیں گی ۔ ®

۸/۱ استیعاب

اصابه ۱۷/۱

<sup>€</sup> الكفايه في علم الروايه ص: ٩ ٩

# صحابہ کرام کی عدالت پر نکتہ چینی کرنے والے کون؟

اصحاب رسول منظیماییم کی عدالت پرنکتہ چینی کرنے والے چارفرقے ہیں: -شیعہ، .....خارجی، .....ناصبی، .....معتزلی۔

مسلمانوں کے اجماع میں ان لوگوں کی حیثیت، پر کا ہ کے برابرنہیں ہے،اس لیےان کی مخالفت کسی شار میں نہیں ہے۔

اصحاب رسول پران کی نکتہ چینی اور جرح کے دلائل کیا ہیں؟

پہلی دلیل: کچھ صحابہ کرام سے گناہ کا صدور ہونا۔

دوسری دلیل:قرآن وسنت کی نص کے مطابق چند صحابہ کا منافق ہونا۔

تیسری دلیل:عدالت اس بات کا تقاضه کرتی ہے کہ ان کے درجات بھی یکسال ہوں ، جبکہ ہم سب کے نز دیک ان کے درجات میں مساوات نہیں ہے تواس طرح ان میں عدالت کی مساوات بھی نہ ہوئی۔

چۇھى دلىل: تمام اصحاب رسول كى عدالت بركوئى دلىل نہيں يائى گئى۔

### بعض صحابه كرام سے معاصى كاصدور ہونا؟:

جواب: ہم ذکر کر چکے ہیں کہ ان صحابہ کرام سے گنا ہوں کا ظہور پذیر ہونا ان کی عدالت کے منافی نہیں ۔ ہمارااعتقاد صرف اتنا ہے کہ وہ عادل ہیں ، معصوم نہیں ہیں۔

## بعض صحابه كانص سے منافق ہونا؟

جواب: رہاان کا بیر کہنا کہ بعض صحابہ کرام منافق تھے تو بیصاف جھوٹ ہے۔اس لیے کہ منافقین کا صحابہ میں شارنہیں ہوتا ، کیونکہ جب آپ صحابی کی تعریف پڑھیں گے تو آپ کونظر آئے گا کہ صحابی وہ ہے جس نے ایمان کی حالت میں حضرت نبی کریم طفع ایمان کی حالت میں حضرت نبی کریم طفع ایمان پر ہوا ہو۔

جبکہ منافقین نے ایمان کی حالت میں حضرت نبی کریم مطبطیق سے ملا قات نہیں کی اور نہ وہ ایمان پرفوت ہوئے لہذاوہ اس تعریف میں داخل نہیں ہیں۔

#### عدالت كا تقاضا كه درجات ميس مساوات مو؟

جواب: باقی رہا ان کا یہ خود ساختہ اصول کہ ان کی عدالت سے ان کا مساوی الدرجات ہونالازم آتا ہے، تو یہ بھی صحیح نہیں ہے کیونکہ ہم کہتے ہیں کہ وہ عادل ہیں اور بعض صحابہ، بعض سے افضل ہیں۔ چنانچہ ابو بکرتمام صحابہ رسول سے افضل ہیں ان کے بعد عمر ان کے بعد بدری صحابہ کے بعد بدری میں کیساں نہیں ہیں۔

جیسے کہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ لَا يَسْتَوِى مِنْكُمُ مَنُ اَنْفَقَ مِنُ قَبُلِ الْفَتْحِ وَ قَاتَلَ أُولَٰئِكَ اَعُظُمُ دَرَجَةً مِنَ اللَّذِيْنَ اَنْفَقُوا مِنُ بَعُدُ وَ قَاتَلُوا وَ كُلًّا وَعَدَ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

'' کہتم میں وہ لوگ جنہوں نے فتح کمہ سے پہلے فی سبیل اللہ خرچ کیا اور لڑائی کی، وہ ان لوگوں سے درجات میں بڑھ کر ہیں، جنہوں فتح کمہ کے بعد (فی سبیل اللہ) خرچ کیا اور لڑائی کی اور اللہ نے سب سے اچھائی کا وعدہ کیا ہے۔''

## تمام صحابه کی عدالت پر دلیل نہیں؟

جواب: رہاان کا میہ کہنا کہ تمام صحابہ کی عدالت پر کوئی دلیل نہیں پائی گئی ، سواس کا جواب میہ ہے کہان کی عدالت کے ثبوت میں قر آن وسنت کے بعض دلائل گذر چکے

ہیں، تا ہم اس بات میں کوئی شک نہیں کہ مبتدعین نے صحابہ کی عدالت کی نفی پر بعض دلائل سے استدلال کیا ہے لیکن ان کے دلائل ذکر کرنے سے قبل اللہ تعالیٰ کا بیفر مان ذکر کرتے ہیں کہ:

'' کہ اللہ وہ ذات ہے جس نے تجھ پر کتاب نازل کی ،اس میں محکم آیات بھی ہیں ، جواصل کتاب ہیں، اور دوسری متنا بہات ہیں، سوجن لوگوں کے دلوں میں کجی ہے وہ متنا بہات کی پیروی کرتے ہیں ، فتنہ (گراہی) کشید کرنے کے لیے اور (غلط) مطلب اخذ کرنے کے لیے جبکہ ان کا اصل مطلب اللہ کے سواکوئی نہیں جانتا۔ اور علم میں رسوخ رکھنے والے کہتے ہیں کہ ہم اس پرایمان لائئ بیسب ہمارے رب کی طرف سے ہے، اور عقمندوں کے سواکوئی نصیحت نہیں حاصل کرتا۔'' ہمارے رب کی طرف سے ہے، اور عقمندوں کے سواکوئی نصیحت نہیں حاصل کرتا۔'' ہمانے بھی نہیں کہا کہ جولوگ عدالت صحابہ کے قائل نہیں ہیں، ان کے پاس ہمانے بھی ہیں اور سنت رسول سے بھی ہیں کہان کے پاس کتاب اللہ سے شبہات بھی ہیں اور سنت رسول سے بھی۔



# صحابہ کرام کے تعلق شبہات اوران کے جوابات

#### بهلاشبهاوراس كاجواب:

پہلے شہے کے متعلق ، اہل بدعت ہمیں اس حدیث نبوی کا مطالعہ کرواتے ہیں جوحوض کو ثر کے متعلق ہے کہ:

اس حدیث کے بہت سے طرق ہیں اور اس کی تائید میں بہت سی دیگر روایات بھی ہیں،ان میں سے ایک بیرہے:

" إِنِّى عَلَى الْحَوُضِ حَتَّى انظُرَ مَن يَرِدُ عَلَىَّ مِنكُمُ وَ سَيُوحَدُ أَنَاسٌ دُونِي فَاقُولُ يَا رَبِّ مِنِّى وَ مِن أُمَّتِى فَيُقَالُ اَمَا شَعَرُتَ مَا عَمِلُوا بَعُدَكَ وَ اللَّهِ مَا بَرحُوا بَعُدَكَ يَرُجعُونَ عَلَى أَعْقَابِهمُ"

'' بے شک میں حوض پر ہوں گا، تا کہ میں تم میں سے اپنے او پر وار د ہونے والوں کو دیکھ سکوں اور عنقریب کچھ لوگوں کو پکڑ کر مجھ سے جدا کر دیا جائے گا۔ میں کہوں

● صحیح بخاری، کتاب التفسیر، باب کما بدأنا اوّل خلق نعیدهٔ رقم: ٤٧٤٠ باب کما بدانا
 اول خلق نعیده و کتاب الفتنة، رقم الحدیث: ٤٧٤٠، مسلم کتاب الطهارة ٣٦، ٣٦

گااے میرے رب! یہ مجھ سے ہیں اور میرے امتی ہیں، تو کہا جائے گا آپنہیں جانتے کہ انہوں نے آپ کے بعد کیا کیا؟ اللہ کی قسم یہ آپ کے بعد کسل اپنی ایر یوں پر پھرتے رہے۔''

اس روایت کے راوی ابن الی ملیکة فرماتے ہیں:

" اَللّٰهُمَّ إِنَّا نَعُو ٰذُبِكَ اَنُ نَرُجِعَ عَلَى اَعُقَابِنَا"

''اے اللہ ہم اپنی ایڑیوں کے بل لوٹنے سے تیری پناہ جا ہتے ہیں۔'' دوسری روایت اس طرح ہے:

"أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الْحُوضِ وَ لَأَنَازِعَنَّ اَقُوامًا ثُمَّ لَأَعُلَبَنَّ عَلَيْهِمُ فَاقُولُ اللهُ وَلَا الْحَدَثُولَ الْعَدَثُولَ الْعَلَى عَلَى جَمَّلُولَ اللهُ وَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

پہلی بات کیے ہان صحابیوں سے مرادوہ منافقین ہیں جوعہد نبوت میں اسلام کا اظہار کرتے تھے،ان کے متعلق اللّٰہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ إِذَا جَاءَ كَ المُنَافِقُونَ قَالُوا نَشُهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعُلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعُلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشُهَدُ إِنَّ المُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ [المنافقوت: ١]

''جب تیرے پاس منافق آتے ہیں تو کہتے ہیں، کہ ہم گواہی دیتے ہیں، کہ

• مسلم ـ كتاب الفضائل ، رقم : ٢٩،٢٥

آپ اللہ کے رسول ہیں اور اللہ جانتا ہے کہ تم اس کے رسول ہوا ور اللہ گواہی دیتا ہے کہ منافقین جھوٹے ہیں۔''

یہ لوگ ان منافقین میں سے تھے۔جن کے نفاق کوحضرت نبی کریم طفی ہے۔ نہیں جانتے تھے،انہی کے متعلق ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿ وَ مِمَّنُ حَوُلَكُمُ مِنَ الْاَعُرَابِ مُنَافِقُونَ وَ مِنُ اَهُلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النِّفَاق لَا تَعُلَمُهُمُ نَحُنُ نَعُلَمُهُمُ ﴾ [التربة: ١٠٠]

''اور آپ کے گردوپیش اعرابیوں میں سے منافقین بھی ہیں اور اہل مدینہ میں سے بھی چند لوگ حد نفاق تک پہنچ چکے ہیں،تم انہیں جانتے ہم جانتے ہ

سو وہ لوگ ( جو حوض کوٹر سے ہٹا دیئے جائیں گے ) ان منافقین میں سے جھے جنہیں حضرت نبی کریم طفیق صحابہ کرام میں سے جھے تھے لیکن وہ صحابہ نہ تھے۔

- ورسری بات یہ ہے کہ ان سے مرادوہ لوگ ہیں جو حضرت نبی کریم مظینے آئی کی وفات کے بعد مرتد ہوگئے تھے، آئی کہ بعد مرتد ہوگئے تھے، آئی کہ سوائے اہل مکہ اہل مدینہ اہل طائف اور ایک قول کے مطابق اہل بحرین کے اور کوئی قبیلہ اسلام پر قائم نہ رہا، سب کے سب اپنی ایڑیوں پر پھر گئے، یہی وہ لوگ ہیں جن کے متعلق حضرت رسول کریم مطابق آئی فرما کیں گے « اَصُحَابِیُ اَصُحَابِیُ اَصُحَابِیُ اَصُحَابِیُ اِسُرِ کے ساتھی!" تو آپ کو بتایا جائے گا کہ آپ نہیں جانتے کہ ان لوگوں نے آپ کے بعد کیا کا رنا مہ (ارتداد) سرانجام دیا تھا کیوں کہ لوگ آپ کے بعد کیا کا رنا مہ (ارتداد) سرانجام دیا تھا کیوں کہ لوگ آپ کے بعد کیا کا رنا مہ (ارتداد) سرانجام دیا تھا کیوں کہ لوگ آپ کے بعد ہے در بے اپنی ایڑیوں کے بل پھرتے رہے۔
- تیسری بات بیہ ہے، کہاس سے مرادوہ لوگ ہیں جوحضرت نبی کریم ملطے بیانے کے ساتھ تو

رہے، کیکن انہوں نے آپ کی پیروی نہیں کی ،لہذاوہ لوگ اصطلاحاً صحابی کی تعریف میں داخل نہیں۔

اس بات كا ثبوت يه به كه جب عبد الله بن الى ابن سلول نے كها كه: « لَقِنُ رَجَعُنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْاَعَزُّ مِنْهَا الْاَذَكُّ

'' کہا گرہم مدینہ لوٹے توعزت دار، ذلیل لوگوں کو مدینہ سے نکال دیں گے۔'' تو مدینہ منورہ کے اس رئیس المنافقین کی بیہ بات حضرت عمر ؓ کو سنائی گئی، تو

انہوں نے اللہ کے بیارے نبی حضرت محمد طلق عین سے درخواست کی کہ اے اللہ کے رسول! مجھے اجازت دیجئے میں اس کی گردن ماردوں؟

آپنے فرمایا جہیں ہوں نہ کہاجانے لگے کہ محراپنے ساتھیوں کو آل کرتا ہے۔ © چنا نچہ حضرت رسول کریم طفی ہوئی نے اسے مُر فاً اپنے صحابہ میں شامل کیا۔ یعنی عرفی یا لفظی اعتبار سے نہ کہ اصطلاحی اور شرعی اعتبار سے کیونکہ عبد اللہ بن ابی ابن سلول رئیس المنافقین تھا اور ان لوگوں میں سے تھا جنہوں نے اپنا نفاق ظاہر کردیا تھا اور اللہ نے اسے رسوا کردیا تھا۔

چوتھی بات بیہ ہے کہ بسااوقات کلمہ ( اَصُحَابِیُ ) سے وہ تمام لوگ مراد لیے جاتے ہیں جوقبول اسلام کے حوال سے حضرت رسول کریم طفیع ایک ہے ساتھی یعنی امتی بنے اگر چہ انہوں نے آپ کو نہ بھی دیکھا ہو،اور ہماری اس توجیہ پر اُمَّتِی ! اُمَّتِی ! یاإِنَّهُمُ اُمَّتِی کے الفاظ والی روایت دلالت کرتی ہے۔

باقی رہا حضرت نبی کریم مطابقاتیم کا بیفر مان کہ میں انہیں پہچا نتا ہوں گا،سو آپ واضح کر چکے ہیں کہ میں اس امت کو پہچان لوں گا، چنا نچہ جب آپ سے پوچھا

بخارى ـ كتب التفسير ـ باب يقولون لئن رَجَعُنا إلَى الْمَدِينَةِ ، رقم الحديث: ٤٩٠٧

گیا که آپ انہیں کیسے پہچانیں گے حالانکه آپ نے انہیں ویکھانہیں ہوگا؟ تو آپ نے فرمایا: میں انہیں وضو کے نشانات سے پہچانوں گا۔ <sup>©</sup>

ان تمام توجیهات کے بعد گزارش کرتا چلوں کہ خارجی اور ناصبی ومعتزلی حضرات اصحاب رسول کے ارتداد پراس حدیث پراستدلال نہیں کرتے ہیں بلکہ صرف شیعہ صاحبان ہی استدلال کرتے ہیں توانہیں کہا جائے گا کہ:

وہ کون میں دلیل ہے جو حضرت علیؓ ، حضرت حسنؓ ، حضرت حسینؓ ، حضرت حمز ہؓ ، حضرت عباسؓ وغیر ہم اہل بیت کواس سے مشتنیٰ کرتی ہے؟ اوران کومرتدین کی صف میں شامل کرنے سے روکتی ہے؟

جَبَلہ ہم لوگ تو ان محترم ہستیوں کے ارتداد کے قائل نہیں حَاشَا و حَلَّا اور اللّٰہ کی پناہ ہم ان کے متعلق ایساسوچ بھی نہیں سکتے ، بلکہ ان کی امامت اور بزرگ کے

'' کے مومن قوم کے گھر والوً! تم پر سلامتی ہواور بے شک َ ہم بھی ان شاءاللّٰد تم سے ملنے والے ہیں ، میں پسند کرتا ہوں کہ ہم نے اپنے بھائیوں کودیکھا ہوتا۔''

لوگوں نے کہا: کیا ہم آپ کے بھائی نہیں ہیں؟

آپ نے فرمایا بتم میر سے صحابی ہواور ہمارے بھائی وہ لوگ ہیں جوابھی نہیں آئے۔

لوگوں نے کہا کہ آپ اپنان امتوں کو کیسے پہچانیں گے جوابھی تک نہیں آئے؟

آپ نے فرمایا تنہارااس شخص کے بارے میں کیا خیال ہے جس کے پانچ کلیان گھوڑےان گھوڑ وں میں پھررہے ہوں جو ساہ رنگت والے ہیں، تو آنہیں پہچان نہ سکے گا؟۔

انہوں نے کہا: کیوں نہیں اے اللہ کے مقدس رسول ۔

آپ نے فرمایا: وہ وضوکی وجہ سے پانچ کلیان آئیں گے اور میں ان سے پہلے دوش پر پہنچ چکا ہوں گا۔ آگاہ رہنا کہ پچھلوگ میرے دوش سے یوں دور ہٹا دیئے جائیں گے جیسے بھٹکا ہوا اونٹ ہٹایا جاتا ہے، میں انہیں آواز دوں گا،ادھرآؤ، تو جھے کہا جائے گا، کہ انہوں نے آپ کے بعد (آپ کے دین کو) بدل دیا تھا۔ تو میں کہوں گا « سُحُقًا سُحُقًا» کہ: 'دنتہ ہماری ہلاکت ہو۔'' قائل ہیں اور حدیث نبوی کے مطابق ان کے جنتی ہونے کے قائل ہیں جیسے کہ حضرت علیؓ فرمایا: اے حراء! مشہرا حضرت علیؓ فرمایا: اے حراء! مشہرا جا! تیرے اوپر نبی ہے، یاصدیق یا شہید ®

اوراس وفت حضرت علی رہائیڈ آپ کے ساتھ تصاوروہ جنتیوں میں ہیں۔ اور آپ سے بیر بھی ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا حسنؓ اور حسینؓ جنتی نو جوانوں کے سردار ہیں۔ ©

ہم شیعہ سے کہیں گے کہ اگرتم کہو کہ ابو بکڑ، عمرؓ، ابوعبیدہؓ وغیرہ اصحاب رسول ان لوگوں میں سے ہیں جنہیں حوض سے دور ہٹا دیا جائے گا تو پھر ناصبوں جیسے لوگوں کو یہ بات کہنے سے کون روکے گا کہ علی بھی ان لوگوں میں شامل ہیں جنہیں حوض سے روکا جائے گا۔

اگرتم کہوگے کہ حضرت علی کے فضائل ثابت ہو چکے ہیں تووہ جواب دیں گے کہ حضرت ابو بکر ؓ اور عمر فاروق ؓ کے فضائل ان سے بھی زیادہ ثابت ہو چکے ہیں۔

#### دوسراشبهاوراس کاجواب:

دوسرے شبعے کے متعلق اہل ہدعت اللہ تعالیٰ کے اس قول سے فاسد السلال ل کرتے ہیں:

﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ اَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ تَرَاهُمُ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَعُونَ فَضًلًا مِنَ اللهِ وَ رِضُوانًا سِيُمَاهُمُ فِي النَّوْرَاةِ وَ مَثَلُهُمُ فِي النَّوْرَاةِ وَ مَثَلُهُمُ فِي النَّوْرَاةِ وَ مَثَلُهُمُ

 <sup>●</sup> سنن ابی داؤد = کتاب السنة: باب فی الخلفاء رقم: ۲٤٨ ك. سنن الترمذی = کتاب المناقب باب مناقب سعید بن زید ءرقم: ۳۷۵۷

 <sup>☑</sup> سنن ترمذی = کتاب المناقب رقم:۳۷٦۸، ابن ماجه=المقدمة فضائل علی بن ابی طالب
 رقم:۱۰۰

فِي الْإِنْجِيْلِ كَزَرُعِ آخُرَجَ شَطْئَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغُلَظَ فَاسْتُوىٰ عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغْيُظَ بِهِمُ الْكُفَّارِ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِيْنَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمُ مَغْفِرَةً وَ ٱجُرًا عَظِيُمًا ﴾ [النتج: ٢٩]

'' محمد ( ﷺ اللہ کے رسول ہیں اور وہ لوگ جوان کے ساتھ ہیں ، وہ کفار پر بڑے ہے تہ ہیں اور آپس میں بڑے زم دل ہیں ۔ توانہیں دیکھے گا کہ وہ اللہ تعالیٰ کافضل اور اس کی خوشنو دی تلاش کرنے کے لیے رکوع اور سجد ہے کرتے ہیں ۔ ان کے چہروں پر سجدوں کے اثر سے (شرافت و بزرگی کی) علامات ہیں ، ان کی بیمثال تورات میں ہے اور ان کی بہی مثال انجیل میں ہے ۔ جیسے ہیں ، ان کی بیمثال تورات میں ہے اور ان کی بہی مثال انجیل میں ہے ۔ جیسے کھیتی نے اپنی کونیلیں نکالیں ، پھر وہ مضبوط ہوئی ، پھر موٹی ہوئی ، پھراپنی ڈالی پر کھڑی ہوئی ، اس کا یہ منظر کسان کو دکش لگتا ہے ( اللہ نے انہیں اس کھیتی کی طرح شاداب کیا) تا کہ وہ ان کے ذریعے کفار کو غصہ دلائے ( اور وہ صحابہ کی شان کو دیکھ کر دانت پیسے گئیں ) ، اللہ تعالیٰ نے ان میں سے ، ان لوگوں کے ساتھ ، جو ایمان لائے اور انہوں نے نیک اعمال کیے بخشش اور اجرعظیم کا وعدہ کیا ہے ۔ ''

جیسا کہ آپ دیکھر ہے ہیں اس آیت میں اصحاب رسول کی مدح اور تعریف روز روشن کی طرح آشکار ہور ہی ہے لیکن جس طرح اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے اس آیت میں (جوہم نے چند سطریں پہلے بھی ذکر کی ہے ) فرمایا ہے:

﴿ فَاهَا الَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمُ زَيُغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُويُلِهِ﴾

'' کہ جن لوگوں کے دلوں میں بجی (یا کھوٹ) ہے وہ فتنہ اور من مرضی کا مطلب تلاش کرنے میں ۔'' تلاش کرنے میں ۔''

اسى طرح يولوگ، اس آيت كريمه ك آخرى كلمات ﴿ وَعَدَ اللّٰهُ الَّذِينَ اَمَنُوْا وَ عَمِلُوْا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمُ مَغْفِرَةً وَأَجُرًا عَظِيْمًا ﴾ ك در پے ہوئے بيں اور كہتے ہيں كہ مِنْهُمُ (بمعنی 'ان میں سے') سے مرادان میں سے پچھلوگ ہيں كيونكه يہال' مِنُ "تبعيضيه ہے، اس ليے الله نے ان لوگوں كے ساتھ وعدہ كيا جو ان ميں سے ايمان لائے اور انہوں نے نيک اعمال كيے، لہذا ان ميں سے پچھلوگ جنت ميں جائيں گے اور پچھ نہيں جائيں گے۔ 
©

ان لوگوں کا بیاستدلال محض تلبیس اور کذب ہے، بلکہ اس قماش کے لوگوں میں سے چندلوگوں نے اس حد تک جسارت کی کہ اس پرمفسرین کے اجماع کا بھی دعویٰ کر دیا کہ یہاں مِنْ کا لفظ تبعیضہ ہے۔

جبد بہت ی وجوہات کی بنا پر بیدوعوئی سرے سے کذب پرمنی ہے۔ پہلی وجہ بیہ ہے کہ علمائے تفسیر کے بقول یہاں لفظ (مِنُ) بیعیض کے لیے نہیں ہے لینی مِنْهُمُ کا مطلب مِنُ بَعُضِهِمُ بھی نہیں ہوسکتا۔ بلکہ مِنْهُمُ دومعنوں میں آتا ہے۔

پہلامعنی ہے ہے کہ ان کی جنس اور ان جیسوں سے ، جس طرح قر آن حکیم میں اللّٰد کا ارشاد ہے:

﴿ فَاجُتَنِبُو الرِّبُسَ مِنَ الْاَوْ ثَانِ ﴾ [حج: ٣٠]
" كُتِم ( برطرح كے ) بتوں كى پليدگى سے بچو۔"

اس آیت میں اللہ تعالیٰ کی بیمرا دنہیں ہے کہ تم بعض بتوں کی پلیدگی سے بچو اور بعض سے نہ بچو، بلکہ مطلب بیہ ہے کہ ہم تمام بتوں کی پلیدگی سے بچیں۔ چنانچہ اللّہ تعالیٰ کے فرمان ﴿ فَاجْتَنِبُوا الرِّ جُسَ مِنَ الْاَوْثَانِ ﴾ سے مرادیہ ہے کہ ان جیسے

أُمَّ اهْتَدَيْتُ: ١١٧ (المحمد التيجاني الشيعي)

#### بتوں کی نجاست سے بچو،

- تیسرامعنی میرکه یہاں مِنْهُمْ تأکید کے لیے ہے یعنی ان جیسے نیکو کاروں سے یاان سب کے لیے اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہے دی اللہ ا

مزید برآں آیت کے سیاق پرغور سیجئے۔ یہ آیت مکمل طور پر مدح پر مشمل ہے، اللہ ہے، اللہ میں کسی ایک صحابی کی بھی مذمت نہیں ہے، بلکہ تمام صحابہ کی مدح ہے، اللہ تعالیٰ نے ان کے ظاہر کے متعلق یوں ارشا دفر مایا:

﴿ تَرَاهُمُ رُكَّعًا سُجَّدًا ﴾

اوران کے باطن کے تزکیہ کے متعلق یوں ارشا دفر مایا:

﴿ يَبُتَغُونَ فَضًلا مِنَ اللَّهِ وَ رِضُوانًا ﴾

و کیھے اللہ تعالیٰ نے ان کے رکوع اور بچود اور عاجزی واکساری کا تذکرہ کرکے ان کی ظاہر کی پاکیزگی بیان کی اور ﴿ يَبْتَغُونَ فَضًلًا مِنَ اللّهِ وَ رَضُوانًا ﴾ کا تذکرہ کر کے ان کے باطن کی پاکیزگی بیان کی ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے اوصاف منافقین جیسے بیان نہیں کیے کہ:

﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِيْنَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَ هُوَ خَادِعُـهُمُ وَ إِذَا قَامُـوُا اِلَى السَّلُوةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَأُونَ النَّاسَ وَلَا يَـذُكُرُونَ اللَّهَ اِلَّا قَـلِيُلا)

[نِساء ۲۲]

'' کہ منافقین اللہ تعالیٰ کودھو کہ دینے کی تگ ودوکرتے ہیں اور وہ انہیں ان کے عمل کی جزا دینے والا ہے ، جب بینماز کی طرف کھڑے ہوتے ہیں تو ہارے ہوئے دل سے کھڑے ہوتے ہیں اور وہ بھی لوگوں کو دکھانے کے لیے اور وہ اللہ کو بہت کم یا دکرتے ہیں۔''

دیکھیے اللہ نے ان کا وصف کس طرح بیان کیا ، ان کے باطن کی پاکیزگی بیان نہیں کی ، باوجوداس کے کہوہ بظاہر مسلمانوں کے ساتھ نماز پڑھتے ہیں پھر بھی ان کے باطن کو جھٹلا دیا ہے، جبکہ صحابہ کے متعلق بیان فرمایا: ﴿ يَدُتَغُونَ فَضَلًا مِنَ اللّٰهِ وَ دِضُوانًا ﴾

مزید برآں (مِنْهُمُ) سے ، (مِنُ جِنْسِهِمُ) یا (تاکید علیٰ حالهم) مرادلینا، جمهور مفسرین بلکه تمام اہل سنت مفسرین کا قول ہے مثلاً

(۱) نسفی، (۲) ابن الجوزی، (۳) ابن الانباری، (۹) زخشری، (۵) الزجاج، (۲) العکبری، (۷) نیشاپوری، (۸) ابن کثیر، (۹) طبری وغیرهم مفسرین کرام نے اس آیت کی تفسیر پر بحث کرتے ہوئے یہی فرمایا ہے کہ یہاں کلمہ ''مِنُ '' تبعیض کے لیے نہیں ہے جسیا کہ دشمنان خداد عویٰ کرتے ہیں، بلکہ تاکید کے لیے ہے۔ ®

#### تيسراشبهاوراس كاجواب:

اس طرح کے دیگر شبہات کی طرح وہ اس روایت سے بھی شبہ وارد کرتے ہیں کہ جب حضرت نبی کریم طنتے آیا عمرہ کیے غرض سے حدیبیہ پہنچے اور وہاں قریش کے ساتھ مصالحت منعقد ہوگئی، تو آپ نے عمرہ کیے بغیرلوٹنے کے اراد سے سے اپنے صحابہ کو تھم دیا کہ وہ سرمنڈ وائیں اور قربانیاں کریں، تو صحابہ کرام نے آپ کے حکم کی تعیل نہ کی، اس عدم تعمیل کود کھے کرآپ حضرت ام سلمڈ کے پاس غصہ کی حالت میں

۲۷۲: صرفه و بیانه تالیف محمود صافی: ۲۶، ص: ۲۷۲

تشریف لائے توانہوں نے یو چھا:

ا الله كے پيار برسول! آپ غصے ميں كيوں ہيں؟

آپ نے فرمایا: میں کیوں نہ غصہ کروں ، میں لوگوں کو حکم دیتا ہوں، وہ میر ہے کہ کی تعمیل نہیں کرتے۔[ بخاری] <sup>©</sup>

مبتدعین کہتے ہیں کہ صحابہ رسول منتظ آئیے آپ کو ناراض کیا اوراس طرح کے لوگوں کا عادل ہونا محال ہے۔

اس واقعہ کی اصل صورتحال بیان کرنے سے قبل ہم عروہ بن مسعود تعفی کا حیرت انگیز مشاہدہ بیان کرنا مناسب سجھتے ہیں، عروہ بن مسعود کہتے ہیں کہ کہ حدیبیہ کے موقعہ پر حضرت نبی کریم طفی آئی جب بھی تھو کتے تو صحابہ کرام اسے زمین پر گرنے سے پہلے ہی ہاتھوں ہاتھ لے لیتے تھے اور میں قیصر روم اور کسر کی ایران اور نجاشی حبشہ کے در باروں میں حاضر ہو چکا ہوں، میں نے کسی کو اپنے بادشاہ کی اس قدر معظیم کرتے نہیں دیکھا، جس قدر محمد طفی آئی کے ساتھی ان کی تعظیم کرتے ہیں۔ یہاں معاملہ صحابہ کرام کی معصیت و نافر مانی کا نہیں، بلکہ ان کے وفور شوق کا تھا، ان کی شدید آرزوتھی کہ وہ بیت اللہ الحرام کی زیارت کریں، اس لیے وہ چا ہے تھے کہ کاش حضرت رسول کریم طفی آئی رائے بدل لیں، یا اللہ تعالی وی کے ذریعے کاش حضرت رسول کریم طفی آئی رائے بدل لیں، یا اللہ تعالی وی کے ذریعے اسے نبی کو مکہ داخل ہونے کا تھی دے دے۔

اس آرزومیں انہوں نے آپ کے ارشاد کی تعمیل میں تاخیر کی ، ہماری اس توجیہ پر حضرت ام سلمہ وٹالٹی کی حکمت دلالت کرتی ہے کہ انہوں نے بیصور تحال دیکھ کر فرمایا: آپ اپنا سرمنڈوا کیں اور قربانی ذرج کریں۔ چنانچہ حضرت رسول کریم ملٹے آیا تاکھ اور اپنا سرمنڈوا یا اور قربانی کی ، تو تمام صحابہ اپنے سرمنڈوا نے اور

<sup>•</sup> صحيح بخاري ـ كتاب الشروط باب الشروط في الجهاد: ٢٧٢١

قربانیاں کرنے لگے۔

گویااصل بات یہ ہے کہ یہاں معاملہ معصیت و نافر مانی کانہیں تھا۔ جیسے کہ آپ نے ملاحظہ فر مالیا ہے کہ انہوں نے آپ کے بولے بغیر ہی محض آپ کو دیمے کر انہوں اپنے سرمنڈ وانے اور قربانیاں کرنی شروع کر دیں ، کیونکہ انہیں پیتہ چل گیا کہ معاملہ اپنے انجام کو پہنے گیا ہے اور سوائے واپس لوٹے کے کوئی چارہ نہیں ،اس لیے انہوں نے سرمنڈ وائے اور قربانیاں کیں اور اللہ کے حکم کی تعمل کی ، اسی بنا پر اللہ نے ان کے متعلق بی آبیت نازل فرمائی۔

﴿ لَقَدُ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُوْمِنِيُنَ اِذْيُبَايِعُوْنَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوْبِهِمُ فَانْزَلَ السَّكِيْنَةَ عَلَيْهِمُ ﴾

اور پیجهی نازل فر مایا:

﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ اَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ ﴾ اور پوری سوره نازل فرما کراس کانام سوره فتح رکھا کیونکہ بیسلے کے بعد نازل کی تھی اور بیرلے در حقیقت اصلی فتح تھی جواللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کوعطا کی۔

مزید برآ ں ہمارا جواب یہ بھی ہے کہ اس روایت سے صرف شیعہ ہی استدلال کرتے ہیں، ناصبی اور خارجی اور معتزلی اس سے استدلال نہیں کرتے، ناصبی تو اس وجہ سے کہ وہ اہل بیت کے ساتھ عداوت رکھتے ہیں اور وہ اس فرقے کے بہت عرصہ بعد ظاہر ہوئے اور خارجی تو اس وقت (صلح حدیبیہ کے وقت) موجود ہی نہ تھے اور پھر خارجی تو ان صحابہ کو بھی کا فرکہتے تھے جنہوں نے باہم جنگ کی۔ اور معتزلہ وہ ہیں جو جنگ جمل اور صفین جیسے فتنوں میں شامل ہونے والے اصحاب رسول کی عدالت پر حرف گیری کرتے ہیں۔ علاوہ از س ہم شیعہ صاحبان سے کہیں گے کہ:

کیاان کے ساتھ (صلح حدیبیہ کے وقت) حضرت علی بھی تھے یانہیں؟!

اہل سنت اور شیعہ کا جماع ہے کہ حضرت علی بھی ان کے ساتھ تھے، بلکہ آپ
نے ہی آ مخضرت ملتے ہوئے اور سہیل بن عمرو کا صلح نامہ لکھا اور حضرت علی بھی قربانی
کرر ہے تھے، نہ اپنا سرمنڈ وار ہے تھے تو جس وجہ سے صحابہ کرام کی عدالت مجروح
ہوگی اسی وجہ سے حضرت علی کی عدالت بھی مجروح ہوگی، کیکن ہم اہل السنة نہ حضرت علی کی عدالت پر طعن کرتے ہیں نہ دیگر صحابہ کرام کی عدالت پر۔

#### چوتھاشبہاوراس کاجواب:

(صحابہ کرام کی عدالت میں شبہات ڈالنے والے حضرات) یہ کہتے ہیں کہ حضرت نبی کریم طفظ این نے اسکر اسامہ تشکیل دیا تو اس میں ابو بکر مرا اور دیگر بڑے برا سے حضابہ کو شامل کیا اور فر مایا: ﴿ لَعَنَ اللّٰهُ مَنْ تَحَلَّفَ عَنْ جَیْشِ اُسَامَهُ ﴾ (کہ اللّٰہ ان پرلعت کرے جو شکر اسامہ سے پیچے رہیں) تو جب حضرت رسول کریم فوت ہوئے اور لشکر اسامہ اپنے سفر پر روانہ ہوا تو ابو بکر وعمر اس کے ساتھ نہ گئے لہذا یہ دونوں حضرت رسول کریم طفی آیم کی زبان سے (نعوذ باللہ) ملعون قراریائے۔

ہم کہتے ہیں کہ اوّلاً تو یہ سفید جھوٹ ہے، حضرت نبی کریم طلطے اور است ہی تا ہوں اللہ اس پر لعنت کرے جو اس لشکر سے ہیچھے دے، مینہیں کہ انہوں نے فر مایا ہو، اللہ اس پر لعنت کرے جو اس لشکر سے ہیچھے رہے، یہ ٹھیک ہے کہ حضرت رسول کریم نے لشکر اسامہ تیار کیا، کیکن اس سے ہیچھے رہنے والے برلعنت نہیں فر مائی۔

دوسری بات ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق کی کشکر اسامہ میں تشکیل نہیں ہوئی ، کیونکہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق تو حضرت نبی کریم طبط آتے ہے کہ بیاری کے ایام میں بچکم رسول مسلسل بارہ دن مسلمانوں کونماز پڑھاتے رہے، تو آپ انہیں بیک وقت مدینہ میں نماز پڑھانے اور کشکر اسامہ کے ساتھ جانے کا تھم کیسے دے سکتے تھے؟ البتہ حضرت عمر فاروق کا نام شکر اسامہ میں ضرور شامل تھالیکن جب حضرت نبی کریم طفی آئی کے مطرق کی وفات ہوئی تو لشکر اسامہ ابھی مدینہ منورہ میں موجود تھا، چنا نچہ حضرت ابو بکر صدیق ، حضرت اسامہ بن زید وٹا ٹیٹا کے پاس گئے اور ان سے حضرت عمر فاروق کومشاورت کی غرض سے اپنے پاس رکھنے کی اجازت لے کی اوریہ بات حضرت ابو بکر صدیق کے ظلم خلق پر دلالت کرتی ہے۔

ورنہ آپمملکت اسلامیہ کے سربراہ ہونے کے ناطے سے بغیرا جازت طلب کیے بھی انہیں اپنے پاس رکھ سکتے تھے۔ رضی الله تعالیٰ عنهم اجمعین۔

چنانچہ انہوں نے اجازت دے دی تو حضرت عمر فاروق رہائیۂ حضرت ابو بکر صدیق زہائیۂ کے پاس ٹھہر گئے ۔ یہ ہے لشکر اسامہ کا اصل واقعہ نہ کہ اس طرح جیسے کذاب بیان کرتے ہیں۔ ®

## يانچوان شبهاوراس كاجواب:

وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ جب حضرت نبی کریم ملتے آیا ہوئے ہوئے تواکثر عرب اللہ کے دین سے مرتد ہو گئے ، حضرت ابو بکر صدیق ٹنے مرتدین سے لڑنے کی غرض سے عسا کر اسلام کو روانہ فر مایا ، ان کے سپہ سالا رول میں خالد بن ولید بھی تھے ، حضرت ابو بکر صدیق نے انہیں نبوت کا دعوی کرنے والے مسلمہ کذاب کی طرف مصرت ابو بکر صدیقہ کہا جاتا بھیجا اور وہ اس عظیم معرکے میں فتحیاب ہو گئے ۔ اس معرکہ کو معرکہ حدیقہ کہا جاتا ہے ۔ اس کے بعد حضرت خالد بن ولید ، اللہ کے دین سے مرتد ہونے والے عرب قبائل کی خبر لینے گئے ، ان میں سے جوقبائل دین اسلام کی طرف لوٹ آتے انہیں وہ چھوڑ دیتے اور جوابے کفریر قائم رہتے ان سے جنگ کرتے ۔

حضرت خالد رہائیں نے جن اقوام پر چڑھائی کی تھی ،ان میں مالک بن نویرہ

<sup>●</sup> وكيصًايخ طبري٢ /٢٩ ٤ ، الكامل ٢ / ٢٥ ١ رالبداية والنهاية ٢٠٣/٥ و ما بعدها

کی قوم بھی تھی اور اس قوم نے حضرت ابو بکر صدیق کو اپنے اموال کی زکاۃ دینے سے انکار کر دیا تھا، بلکہ اس نے بھی بھی ز کو ۃ نہ دی تھی۔

جب حضرت خالد،ان کے پاس گئے اور انہیں کہا کہ:

تم نے نماز اور زکو ق کے درمیان تفریق کیوں کی؟ اموال کی زکو ق کہاں ہے؟ مالک بن نویرہ کہنے گئے ، ہم یہ مال آپ کے صاحب کی زندگی میں اسے دیتے تھے، جب وہ فوت ہو گئے ہیں تو ابو بکر کا اس میں کیاحق ہے۔

یہ میں کر حضرت خالد غصے میں آگئے اور فر مایا کیا وہ ہمارا صاحب ہی ہے کیا وہ تہاراصاحب ہی ہے کیا وہ تہاراصاحب نہیں ہے؟۔آپ نے ضرار بن از ورکواس کی گردن مارنے کا حکم دے دیا۔
اور ایک قول کے مطابق مالک بن نویرہ نے نبوت کی جھوٹی دعویدارسجاح بنت الحارث کی پیروی کر لی تھی۔ <sup>©</sup>

کتب تاریخ میں ایک تیسری روایت بھی ہے اور وہ اس طرح ہے کہ جب حضرت خالد رفائنی نے ان سے اس مسلہ پر گفت وشنید کی اور انہیں ڈرایا دھم کا یا اور ان میں سے کچھ لوگوں کو قید کر لیا تو اپنے ساتھیوں سے کہا: "أَدُ فِئُوُ الْسُرَا کُمُ» '' کہ اپنے قید یوں کو گر ماکش دو۔'' کیونکہ رات ٹھنڈی تھی ۔لیکن بنو ثقیف کی لغت میں " أَدُ فِئُوُ الرَّ جَلَ» کا مطلب بیتھا کہ اسے قل کر دو۔

لہذا انہوں نے سمجھا کہ خالد خالیہ خالیہ فائی انہیں قتل کرنا چاہتے ہیں، تو انہوں نے ان قید یوں کو حضرت خالد کی اجازت کے بغیر قتل کردیا۔

ان نینوں وجوہات میں سے کوئی وجہ بھی ہو،حضرت خالد نے تاویل کی بناپر انہیں قتل کیا۔اس لیےان پر عیب نہیں لگایا جاسکتا۔

اس بات کوشیعی عالم ابن طاؤوں نے بیان کیا ہے کہ وہ کہتا ہے کہ: بنوتمیم اور زیات مرتد ہو گئے تھے اور مالک بن نویرہ یر بوعی کی کمان میں چلے گئے تھے دیکھنے فصل الخطاب فی اثبات تحریف کتاب رب الارباب ص: ١٠٠٥ باقی رہاان کا یہ کہنا کہ خالد بن ولیدنے مالک بن نویرہ یر بوعی کوتل کر کے اسی رات اس کی بیوی سے خلوت کی تو بیصر تے جھوٹ ہے۔

البتة حضرت خالد رخالتی نے جب اسے قل کیا اور اس قوم کوقیدی بنایا تو اس کی بیوہ کو بھی قید کرلیا ،کین میہ کہنا کہ آپ نے بہلی رات ہی اس سے خلوت کی ، یا مالک بین نویرہ کو اس کی بیوی ہتھیانے کے لیے قل کیا ، توبیسب جھوٹ ہے۔ ®

الله تبارک و تعالیٰ کی راہ میں ( دادِ شجاعت دینے والا غازی ) حضرت خالد بن ولیدوہ مجاہد ہے جو کہا کرتا تھا۔

﴿ لَأَنُ أُصَبِّحَ الْعَدُوَّ فِي لَيُلَةٍ شَاتِيَةٍ أَحَبُّ اِلَيَّ مَن اَن تُهُدى اِلَيَّ فِيهِ
 عُرُوسٌ اَو اُبَشَّرَ فِيهَا بولَكِ<sup>١١</sup>

''سروترین رات میں صبح تک دشمن سے برسر پیکارر ہنا مجھے اس بات سے زیادہ محبوب ہے کہ اس میں لڑکے کی مجبوب ہے کہ اس میں لڑکے کی بشارت دی جائے ۔''

حضرت خالد ان عظیم جرنیلوں میں سے ہیں جن کے متعلق حضرت نبی کریم ملطی نے فرمایا:

" خَالِدٌ سَيُفٌ مِنُ سُيُوفِ اللَّهِ سَلَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُشُرِ كِيُنَّ <sup>®</sup>

''کہ خالدتو ،اللّٰہ کی تلواروں میں سے ایک تلوارہے ، جسے اللّٰہ نے مشرکین پر سونتا ہواہے۔''

اسی بنا پر جب حضرت خالد بن ولید اسے مالک بن نویرہ اوراس کے ساتھیوں

■ دیکھئے البدایة والنهایة ٦/٦٣

البداية والنهاية ١١٧/٧

فائلا ر خلیفة المسلمین سیرنا ابو بکر فرمایا کرتے تھے کہ: «عجزن النساء ان یلدن مثل حالد» کہ عورتیں خالد جیسا جوان مرد پیدا کرنے سے عاجز ہیں۔'

ق فتح البارى كتاب فضائل صحابه باب مناقب خالد ۳۷۵۷، ابن عساكر ۱٥/۸،
 ديكهئے سلسلة الاحاديث الصحيحة ۱۲۳۷

کے قل جیسا سانحہ سرز دہوا ، تو حضرت عمر نے حضرت ابو بکر صدیق سے کہا کہ خالد کو معز ول کر دیجئے ، کیونکہ اس کی تلوار میں خونریزی ہے۔ معز ول کر دیجئے ، کیونکہ اس کی تلوار میں خونریزی ہے۔ تو حضرت ابو بکرنے فرمایا:

"لَا وَاللَّهِ! سَيُفٌ سَلَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُشُرِكِينَ" (لَا وَاللَّهِ! سَيُفٌ سَلَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُشُرِكِينَ

''اللّٰدی قشم اییانہیں ہوسکتا ، وہ تلوار ہیں جسے اللّٰد نے مشرکین پرسونتا ہے۔''

#### چھٹاشبہاوراس کا جواب:

امیرمعاویه کا حجربن عدی گوتل کرنا،

حجر بن عدی کے متعلق اختلاف ہے کہ وہ صحابی ہیں یا تابعی۔

امام بخاریؓ، ابوحاتم رازیؓ، ابن حبانؓ، ابن سعدؓ، خلیفہ بن خیاطؓ، جیسے جمہور اہل علم کے قول کے مطابق حجر بن عدی تابعی ہیں، صحابہ سے نہیں ہیں۔ ® امیر معاویہ نے حجر بن عدی (کوفی) کوتل کس بنا برقل کیا؟

حجر بن عدی ، حضرت علی المرتضای کے ساتھیوں میں سے تھے اوران کے ساتھو ملی کر صفین میں لڑ ہے تھے مگر ان کے تل کا واقعہ عام الجماعۃ لیمی حضرت معاویہ کے حق میں حضرت حسن کی دست برداری اور حضرت امیر معاویہ نے منصب خلافت پر فائز ہونے کے بعد وقوع پذیر ہوا۔ صلح کے بعد حضرت معاویہ نے زیاد بن ابوسفیان کوکو فے کا گورنر بنایا (اور کوفہ والوں کا حال کسی سے مخفی نہیں ، کیونکہ یہی لوگ ہیں جضوں نے حضرت علی کوئل کیا اور ان کے بیٹے حسن سے خیانت کی ،اور حضرت عمراگی خلافت میں حضرت سعدائی امارت پر اعتراض کیا ، اور انہی لوگوں نے حضرت ولید نین عقبہ کی امارت پر طعن کیا ، اور حضرت ابو موسیٰ اشعری کی امارت کو مورد اعتراضات بنایا ، بلکہ یہ تلوار کی قوت کے بغیر کسی سے راضی نہ ہوئے ) اور یہی زیاد

١٤٢/٢ الكامل في التاريخ ٢٤٢/٢

الاصابة ١/٣١٣

بن ابوسفیان قبل ازیں حضرت علیٰ کی طرف سے بصرہ کے گورنر تھے۔ ® جب حضرت معاویہ نے بعد خلافت سنجالی تواسے بصرہ پر برقر اررکھااور کوفہ بھی اس کے کنٹرول میں دے دیا۔

ایک دن صور تحال به پیدا ہوئی که زیاد بن ابوسفیان، لوگوں میں جمعة المبارک کا خطبہ دےرہے تھے اور ایک قول کے مطابق انہوں نے خطبہ طویل کر دیا تو حجر بن عدی کھڑا ہوکر کہنے لگا «اکھی لوقا اکھی لوقا »، (نماز پڑھاؤ، نماز پڑھاؤ) کین زیاد نے خطبہ جاری رکھا تو اس نے اسے پھر مارا۔ بید کی کر جر کے ساتھی بھی کھڑے ہوئے اور انہوں نے بھی پھر مارے اور بیر کت عین اس وقت کی گئی جب وہ منبر پر کھڑا خطبہ دے رہا تھا، زیاد بن ابوسفیان نے حضرت معاویہ کو اس برتمیزی کی اطلاع دی، تو انہوں نے ججر بن عدی کو اپنے پاس حاضر کرنے کا حکم دیا۔ اور پھراسے تل کرنے کا حکم دے دیا، کیونکہ اس نے فتنہ بھڑکا نے کی سعی کی تھی۔ © اور شاید حضرت معاویہ کے سوچا کہ سرے دیا، کیونکہ اس نے قتنہ کی جڑبی کاٹ دی جائے ، اس لیے آ یہ نے جرکے تی کا حکم دیا۔

چنانچ حضرت عائشہ و النہ النہ النہ النہ النہ عادیہ و النہ النہ سے بوجھا کہ تم نے جمر بن عدی کوکس بنا پر قبل کیا؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ: آپ مجھے اور جمر کوچھوڑ یے یہاں تک کہ ہم اللہ کے ہاں ملاقات کریں! ®

اورہم بھی یہی کہتے ہیں کہانہیں اور حجر کو چھوڑ یے تنی کہ وہ اللہ کے ہاں اکٹھے پیش ہوں۔

# ساتوال شبهاوراس كاجواب:

قضيه فيرك اورميراث فاطمه رظانيها ـ

(عدالت صحابه كرام ميں شبهات پيش كرنے والے) كہتے ہيں كه:

<sup>🛭</sup> تایخ خلیفة بن خیاط: ۲۰۲، ۲۰۲

<sup>€</sup> الاصابة: ٣١٣/١، سير اعلام النبلاء ٢٦٣/٤ ٤٦٦-٤، مكمل تفصيل البداية والنهاية ٥٢/٨ يروكيك

<sup>€</sup> البداية والنهاية ٥٥/٨ اورديكهئي العواصم من القواصم ٢٢٠

حضرت نبی کریم مطبع آتی کی وفات کے بعد حضرت فاطمہ وٹالٹی ابو بکرصدیق سے حضرت نبی کریم کے ورثہ سے حصہ مانگئے آئیں۔

اس دلیل سے استدلال کرنے والے بھی شیعہ ہیں اور وہ حضرت فاطمہ کے فدک کی جاگیرطلب کرنے کی توجیہ میں اختلاف کرتے ہیں۔

کچھ شیعہ مجتہدین کہتے ہیں کہ فدک کی جا گیر، حضرت فاطمہ ؓ کے لیے، حضرت رسول کریم طلع اور خش اور دیگر شیعہ مجتہدین کہتے ہیں کہ بیہ ہمتی اور حضرت رسول کریم طلع این نے خیبر کے دن حضرت فاطمہ ؓ کو ہبہ کی تھی ۔

پہلے قول کی بنا پر کہ فدک کی جا گیر، حضرت رسول کریم طفی آین کا ور فیھی ، اس کا تذکرہ صحیح بخاری ومسلم میں اس طرح ہے کہ حضرت رسول کریم کی وفات کے بعد حضرت فاطمۃ وٹالٹیم حضرت ابو بکر صدیق وٹالٹیم کے پاس، حضرت رسول کریم طفی آین کی فدک اور خیبر والی جا گیرسے وراثت طلب کرنے کے لیے تشریف لے گئیں تو حضرت ابو بکر شنے فرمایا:

میں نے حضرت رسول کریم طلط علیہ کو بیفر ماتے ہوئے سنا کہ

 $( \ddot{\vec{u}})^{0}$  أَنَّا لَا نُوْرَثُ ، مَا تَرَكُنَاهُ صَدَقَةٌ  $\vec{u}$  أَنَّا لَا نُوْرَثُ ، مَا تَرَكُنَاهُ صَدَقَةٌ  $\vec{u}$  (مَا تَرَكُنَا فَهُوَ صَدَقَةٌ)  $\vec{u}$ 

'' کہ ہم انبیاء کا گروہ ہیں کسی کو ہمارا وارث نہیں ٹھبرایا جاتا ہم جو پچھے چھوڑتے ہیں وہ صدقہ ہوتا ہے۔''

اسمعنی کی بیتین روایات ہیں۔

حضرت ابوبکر خالٹیئے نے حضرت فاطمہؓ کوانہی الفاظ میں پیرحدیث سنائی ۔مسند

- صحيح مسلم كتاب الجهاد والسير، رقم: ٩٩
- 2 صحيح بخاري كتاب فرض الخمس، رقم: ٣٠٩٣، مسلم كتاب الجهاد والسير: ٩٩
  - 3 صحيح مسلم كتاب الجهادالسير، رقم: ١٥

احمر کی روایت میں ہے کہ:

( إِنَّا مَعَاشِرَ الْأَنْبِيَاءِ لَا نُوْرَثُ ) ( إِنَّا مَعَاشِرَ الْأَنْبِيَاءِ لَا نُوْرَثُ )

'' که ہم انبیاء کی جماعت ہیں،کسی کو ہمارا دار شنہیں ٹھہرایا جاتا۔'' لیکن صحیحین کی روایت ہے کہ:

" إِنَّا لَا نُورَثُ مَا تَرَكُنَاهُ صَدَقَةٌ "

'' بے شک ہماراوار شنہیں گھہرایا جاتا ،ہم جو پچھتر کہ چھوڑیں وہ صدقہ ہوتا ہے۔''
اس پر حضرت فاطمہ '' ، حضرت ابو بکر ٹصدیق سے ناراض ہو گئیں ، یا تو اس
خیال سے کہ ابو بکر زلائی نے حدیث نبوی سجھنے میں غلطی کی ، یا پھر سننے میں غلطی کی ۔
جبکہ حضرت فاطمہ نے اللہ تعالیٰ کے اس قول کے عموم سے استدلال کیا کہ:

﴿ يُوُصِيْكُمُ اللّٰهُ فِي اَوُلادِكُمُ لِللّٰذَكِرِ مِثُلُ حَظِّ الْاَنْشَيْنِ ﴾ [انساء: ١١]وغير ذالك المها الله في اَوُلادِكُمُ لِللّٰذَكِرِ مِثُلُ حَظِّ الْاَنْشَيْنِ ﴾ [انساء: ١١]وغير ذالك المها الله السنه اس مسكه ميں حضرت ابو بكر رخاليّن كا عذر تلاش نهيں كرتے ہيں ، كه حضرت الوبكر صديق ، حضرت نبى كريم طَيْنَ اللّٰهِ كَي متواتر حديث سے استدلال كرتے ہيں ، الوبكر صديق ، حضرت نبى كريم طَيْنَ اللّٰهِ عَلَا وہ حضرت عثمان من حضرت عباس معدين الوبكر عام وقاص معدين الله وقاص الله وقاص معدين الله وقاص الله وقاص الله وقاص معدين الله وقاص معدين

'' بے شک ہماراوارٹ نہیں ٹھہرایا جاتا۔ہم جو کچھ چھوڑیں وہ صدقہ ہوتا ہے۔'' چنانچہ جب حضرت فاطمہ وٹائٹیہانے اس جواب کوقبول نہ کیا تو اہل السنہ کوشش کرتے ہیں کہ وہ حضرت فاطمہ کا عذر تلاش کریں ، کیونکہ وہ حضرت ابو بکر صدیق کو

<sup>•</sup> مسند احمد ۲/۲۲

صحیح بخاری: کتاب فرض الخمس رقم ۳۰۹٤ ، صحیح مسلم کتاب الجهاد والسیر، رقم ٤٩

حضرت فاطمهٌ کے حق میں قصور وارنہیں سمجھتے ۔ .

شیعی مجتهدین کہتے ہیں کہوہ ابوبکر ٹسے ناراض ہوئیں۔

ہم کہتے ہیں کہا گرا بوبکر صدیق پراللّہ راضی ہو گیا ، توانہیں حضرت فاطمہؓ کی ناراضی نقصان نہیں دے گی ۔اللّٰہ تبارک وتعالیٰ فر ماتے ہیں ۔

﴿ لَقَدُ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُوْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾

[فتح: ۱۸]

اور حضرت ابو بکر صدیق خلائی اس دن حضرت رسول کریم طنی آئے ہاتھ پر بیعت کرنے والوں میں سے اول نمبر پرتھے۔لہذا جس شخص سے اللّد راضی ہو گیا اور اس کا رسول بھی راضی ہو گیا تو اسے کسی ناراض ہونے والے کی ناراضی کچھ نقصان نہ دے گی۔

(خیریة و چندمعروضی گزارشات تھیں)لیکن ہم تفصیل کے ساتھاں دلیل کا جواب ذکر کرتے ہیں۔

ان کا بیکہنا کہ وہ جا گیر حضرت نبی کریم طلط آیا کا ور شقی ، تو ہم کہتے ہیں کہ حضرت نبی کریم نے فرمایا:

" إِنَّا لَا نُورَثُ مَا تَرَكُنَا صَدَقَةٌ " اس كامعنى بيہ ہم جو يجھ چھوڑ على الله الله الله الله الله على الله على الله على الله الله على الله على وه صدقه ہے۔ اسى بنا پر سي محم جو يجھ چھوڑ جا كيں وه صدقه ہے۔ ما تَرَكُنَا ، فَهُوَ صَدَقَةٌ " كه جم جو يجھ چھوڑ جا كيں وه صدقه ہے۔

شیعه مجہدین اس حدیث کی معنوی تحریف کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ «مَاتَرَ کُنَا صَدَقَةً» میں لفظ ''نافیہ ہے، یعنی ہم نے صدقہ نہیں چھوڑا۔

جبکہ اہل السنة فرماتے ہیں کہ یہاں لفظ مَا مُوصولہ ہے اور سیحین کی سیح روایت میں بھی یوں ہی ہے کہ «مَا تَرَ کُنَا صَدَقَةٌ» رفع کے ساتھ ہے اور «مَا تَرَ کُنَا فَهُو

صَدَفَةٌ » كَ الفاظ والى روايت بھى اس معنى كى تائيد كرتى ہے كہ ہم جو كچھ چھوڑ جائيں وہ صدقہ ہے۔'

مزید برآں وہ اللہ تعالیٰ کے اس قول سے بھی استدلال کرتے ہیں ، جو حضرت زکریا عَالِیٰلا کے متعلق ہے کہ انہوں نے فر مایا:

﴿ فَهِبُ لِيُ مِنُ لَّدُنُكَ وَلِيًّا يَرِثُنِي وَ يَرِثُ مِنُ آلِ يَعْقُونَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا ﴾ [مریم: ٦٠٥]

" کہ مجھے اپنی جناب سے وارث نصیب فرما جو میرا بھی وارث ہو، اور آل یعقوب کا بھی ،اوراے اللہ! اسے برگزیدہ بنا۔ "

ان کا استدلال ہیہ ہے کہ یہاں اللہ نے وراثت ثابت کی ہے، اور حضرت سلیمانؑ کے متعلق ارشاد ہے:

﴿ وَ وَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاؤِدَ ﴾ [ نمل: ١٦]

''اورسلیمان مَالِیٰلاً، دا ؤ د مَالِیٰلاً کے وارث بنے۔''

ان دونوں آیتوں کی تفسیر مندرجہ ذیل ہے۔

پہلی آیت یعنی فرمان الهی ﴿ يَرِثُنِی وَ يَرِثُ مِنُ آلِ يَعُقُوبَ ﴾ کے متعلق ہماری گزارش ہے کہ:

پہلی بات تو یہ ہے کہ کسی بھی نیک آ دمی کے شایان شان نہیں ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے فقط مال کا وارث بنانے کی خاطر، لڑکا طلب کرے، تو ہم کیسے مان لیس کہ حضرت زکریا جیسا کریم النفس نبی ،اللہ تعالیٰ سے ایسی اولا د مانگے جو فقط اس کی دولت کی وارث ہو۔

دوسری بات یہ ہے کہ حضرت زکر یا طلط الآنے متعلق مشہور ہے کہ وہ سفید پوش درولیش پینمبر تھے اور پیشہ کے اعتبار سے بڑھئی تھے۔ان کے پاس کتنا مال تھا جس کا وہ اللہ تعالیٰ سے وارث طلب کرنے لگے تھے؟! بلکہ حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نبی، مال جمع نہیں کرتے ،اور جو پچھوہ کماتے ہیں اسے نیکی کے کاموں میں خرج کردیا کرتے ہیں۔

تیسری بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے قول ﴿ یَوِثُنِی وَ یَوِثُ مِنُ الِ یَعُقُونِ ﴾ (کہ جومیرابھی وارث ہواورال یعقوب کا بھی ) کے سیاق پرغورکیا جائے کہ آل یعقوب کے اشخاص کتنے ہوں گے؟!

اور حضرت بحیلی عَالِیلاً آل یعقوب میں کس نمبر پر ہیں؟ آل یعقو بمیں حضرت موسیٰ ، حضرت داؤؤ ، حضرت سلیمان ، حضرت بحیلی شامل ہیں اور بذات خود حضرت زکریا عَالِیلاً بھی! بلکہ بنوا سرائیل کے تمام انبیاء آل یعقوب ہیں ، اور یعقوب عَالِیلاً ہی اسرائیل ہیں۔

یہ تو ان کی بات ہوئی جو آل یعقوب سے نبی ہوئی۔ اگرانبیاء کے علاوہ یعقوب کی دیگراولا دکوبھی حصہ دیا جائے تو حضرت کیجیٰ کوکیا ملے گا؟ اور وہ قریبی ور ثاء کی وجہ سے مجوب الارث بھی ہول گے۔

اس بات میں کوئی شک نہیں کہ فرمان اللی: ﴿ يَوِثُنِی وَ يَوِثُ مِن آل يعقوب ﴾ كالفاظ ہى اس شخص كارد كررہے ہیں جو فقط مال كى وراثت مراد لے رہاہے، بلكہ زكر يا عَالِيٰلاً نے تو حضرت ليعقوب كا ذكر اس ليے كيا كہ وہ بھى نبى تھا ور زكريا بھى نبى ہیں، لہذا انہوں نے چاہا كہ وہ بیٹا نبوت، علم اور حكمت كا وارث بنے۔

چُوَ بات يه ہے كه حضرت نبى كريم سَسَعَ اللّهِ كَا فر مان ہے:

«إِنَّا مَعَاشِرُ الْاَنْبِيَاءِ لَا نُورَثُ » يا آپكا فرمان كه «إِنَّا لَا نُورَثُ مَا تَرَكُنَا
صَدَقَةٌ »

'' کہ ہم جوانبیاء کی جماعت ہیں کسی کو ہمارے تر کہ کا وارث نہیں گھہرایا جاتا، ہم جو کچھ چھوڑ جائیں وہ صدقہ ہے۔'' اس کی وضاحت سیح بخاری کی معلق حدیث سے ہوتی ہے کہ حضرت نبی کریم طلع این نے فرمایا:

"إِنَّ الْاَنْبِيَاءَ لَمُ يُورِّ ثُوادِرُهَمًا وَلَا دِيُنَارًا وَ إِنَّمَا وَرَّ ثُوا الْعِلُمُ "
" كها نبياء كرام در بم ودينار كه وارث نبيس بنات (يا چيورُ ت) بلكه وه تو صرف علم كه وارث چيورُ ت بين "

باقی رہی دوسری آیت ﴿ وَ وَ دِثَ سُلَیْهَانُ دَاؤُ دَ ﴾ تواس میں بھی حضرت سلیمانٌ حضرت داؤ د کے مال کے وارث نہیں ہوئے تھے، بلکہ آپ نبوت، حکمت اور علم کے وارث ہوئے تھے، اور ہماری اس تا ویل کی دووجو ہات ہیں۔

ایک توبید که حضرت داؤد عَالِیٰلا کے متعلق مشہور ہے کہ ان کی سوبیویاں اور تین صدلونڈیاں تھیں اور ان سے بہت ہی اولا دھی ، تو ا کیلے حضرت سلیمان کس طرح ان کے وارث بن سکتے تھے؟ بلکہ حضرت سلیمان کے دوسرے بھائی بھی ان کے وارث ہوں گے ، لہٰذاصرف حضرت سلیمان کوان کے مال کا وارث سمجھنا درست نہیں۔

دوسری بات یہ ہے کہ اگر اس سے مالی یا مادی وراثت مراد ہوتی تو کتاب اللہ میں اس کے خصوصی ذکر کا کوئی فائدہ ہی نہیں ہے، کیونکہ یہ بات ہرخاص وعام کو معلوم ہے کہ فطرتی طور پر بیٹا اپنے باپ کا وارث ہوتا ہے، اس صورت میں تو ﴿ وَ وَ دِثَ سُلَیْمَانُ دَاوُدَ ﴾ کا فر مان تحصیل حاصل ہے (بنابریں معلوم ہوا) کہ بلاشبہ یہاں اللہ تعالی نے دوسری چیز کا خصوصی تذکرہ فر مایا ہے، اور وہ ہے وراثت نبوت، لہذا ان کے اس قول کی کوئی دلیل نہیں کہ (رشتہ داروں کو) انبیائے کرام کا وارث بنا درست ہے اور صحیح یہ ہے کہ سی کوان کا وارث نہیں بنایا جاتا۔

باقی ر ہاان کا بیکہنا کہ فدک کی جا گیر حضرت رسول کریم مطاعیق کی طرف

 <sup>●</sup> صحیح بخاری کتاب العلم،باب العلم قبل القول والعمل ، ابو داؤد کتا ب العلم باب
 الحث على طلب العلم ٣٦٤١ واسناده صحیح

سے مدیہاور ہبتھی اور آپ نے وہ جا گیرحضرت فاطمہ کوخیبر والے دن عطا کی تھی اوروہ اپنی کتابوں میں بہروایت بھی کرتے ہیں کہ حضرت نبی کریم <u>طنتی</u>ونی نے فتح خیبر کے بعد ﴿وَ آتِ ذَالْقُرُ بٰی حَقَّهُ ﴾ ( کەقرابت داروں کوان کاحق دیں) کے نازل ہونے یر،حضرت فاطمہ کو بلایا اورانہیں فدک کی جا گیرعطا کی۔ <sup>©</sup> لہذا ہم تھوڑی دیرکھہر کراس کا بھی جائز ہ لیتے ہیں۔

پہلی بات تو یہ ہے کہ یہ من گھڑت افسانہ ہے ، کیونکہ نہاس موقع پریہ آیت نازل ہوئی اور نہ حضرت نبی کریم ملتے اللے نے حضرت فاطمہؓ کوفیدک کی جا گیرعطا کی ، بلکہ تیجے اوراصل بات بیرہے کہ حضرت فاطمہ نے حضرت ابو بکر ؓ سے فدک کی حاگیر کا مطالبہ ہیہ کی بنایزنہیں بلکہ ورثہ کے اعتبار سے کیا تھا۔ (اور خیبر، ے ہجری کے شروع میں فتح ہوا تھا۔ )

وہ کہتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کوخیبر یر فتح عطا کی تو اللہ تعالیٰ نے آيت مباركه ﴿ وَآتِ ذَالُقُرْبَيٰ حَقَّهُ ﴾ نازل فرمائي، توآب نے فاطمه كوبلايا اوراسے فدک کی جا گیرعطا فر مائی (لہٰذا ہم مندرجہ بالا افسانے کے مصنفین کو یا دولا نا حابتے ہیں کہ ) حضرت بشیر بن سعد رفائقہ حضرت رسول کریم طلنے والے کی خدمت میں حاضر ہوکر درخواست کرتے ہیں کہ میں نے اپنے بیٹے کواپناباغ ہبدکیا اور میں آپ کو گواہ بنانا جا ہتا ہوں ، تو آپ نے فر مایا:'' کیا تو نے اپنی ساری اولا دکوا تنا کچھ دیا ہے؟ اس نے کہا:''نہیں، تو آپ نے فر مایا:'' جا چلا جا، میں ظلم پر گواہ نہیں بنتا'' © آ ی گنے اس بات کوظلم تھہرایا کہ کوئی آ دمی اپنی اولا دمیں سے بعض کو بعض پر

فوقیت دے (سوچنے کی بات بیہے) کہ حضرت نبی کریم توظلم پر گواہ نہ بنے ، تو وہ یہی ظلم

<sup>€</sup> تفسیر صافی ۱۸٦/۳

۵ مسلم - کتاب الهبات، رقم ۱٤

خودکس طرح کرسکتے تھے، بلکہ ہم اللہ کے رسول طبیع آپا کو پاک اور معصوم ہجھتے ہیں۔

ان مجہدین کو اصرار ہے کہ حضرت رسول کریم طبیع آپانے فتح خیبر کے بعد حضرت فاطمہ کوفدک کی جاگیر عطاکی ۔ اور خیبر کے ھو فتح ہوا تھا۔ اور اس وقت آپ کی دوسری بیٹیاں، حضرت زینب، اور حضرت ام کلثوم ہجھی زندہ تھیں کیونکہ حضرت زینب، اور حضرت ام کلثوم ہھ ہے کین ہو آپ ان دونوں کو زینب ۸ ھیں ۔ اور حضرت فاطمہ کوکس طرح ہبہ کر سکتے تھے؟! صلوق اللہ وسلامہ فظرانداز کر کے صرف حضرت فاطمہ کوکس طرح ہبہ کر سکتے تھے؟! صلوق اللہ وسلامہ علیہ۔ یہ تو حضرت نبی کریم طبیع آپ ہوتان ہے کیونکہ اس مکذو بہروایت سے تو یہ ثابت ہوتا ہے کہ آپ اپنی اولا دے درمیان فرق کرتے تھے۔ جبکہ آپ توظلم پر گواہ بننے پر راضی نہ ہوئے تھے، تو خودکس طرح ظلم کر سکتے تھے؟!

لہذا دونوں اقوال ساقط الاعتبار گھہرے، اور ثابت ہوا کہ وہ جا گیرنہ تو ہبہ تھی اور نہ در ثنہ،

اس مسئلے میں ایک قابل غور عجیب بات ہے اور وہ یہ کہ حضرت ابو بکر گی وفات کے بعد حضرت عثمان اور ان کے بعد حضرت عثمان اور ان کے بعد حضرت عثمان اور ان کے بعد حضرت علی اگر جم فرض کرلیں کہ فدک کی جا گیرور شد کی صورت میں یا ہبہ کی صورت حضرت فاطمہ کی تھی تو وہ ان کی ملک میں داخل ہوئی اور سیدہ فاطمہ الزہراء مضرت فاطمہ کی تعلی میں خوت ہوگئیں، تو فدک کی جا گیرکن ، تخضرت مسئل گئی ؟ ظاہر ہے کہ وہ ور ثاء کی ملک میں چلی گئی ، تواس صورت میں حضرت ملی میں المرتضی کا چوتھا حصہ بنا کیونکہ فرعی وارث موجود ہیں۔ ﴿لِلذَّ کُو ِ مِشْلُ حَظِّ اللّٰهُ نَدُيْنُنِ ﴾ کے تحت باقی حصے سیدین حسیدین کریمین اور زینب اور ام کلثوم رضی الله الله نشینین کی سین اور زینب اور ام کلثوم رضی الله

<sup>■</sup> سير اعلام النبلاء ٢٠٠/٢ ، الاصابة ٢٠٦/٤

سيراعلام النبلاء ٢٥٢/٢، الاصابه ٤٦٦/٤

عنهم کوملیں گے اور جب حضرت علی رفی النی خلیفہ بنے تو انہوں نے اپنی اولا دکوفدک سے حصہ نہ دیا ، اگر فدک کی جاگیر، حقد اروں کو نہ دینے کی وجہ سے خاکم بدہن حضرت ابو بکر ظالم تھے اور حضرت عثمان جھی ظالم تھے اور حضرت عثمان جھی ظالم تھے تو اس طرح حضرت علی بھی ظالم ثابت ہوئے (نعوذ باللہ) اور ہم (بحد للہ) حضرت ابو بکر وعثمان وعثمان وعثمان وطلم سے پاک سمجھتے ہیں۔ لہذا فدک کی جاگیر نہ تو حضرت رسول کریم ملتے ہائے کے طرف سے ورثہ تھی اور نہ ہی ہبد۔

وه په جھی کہتے ہیں کہ جب حضرت فاطمۃ الزھراء والٹھا کوفدک کی جا گیرنہ ملی تو وہ ناراض ہو گئیں اوراپنے باپ کی قبر کی طرف شکوہ لے کر گئیں!

تو حضرت فاطمہ والنتی کوکس طرح بیزیب دیتا تھا کہ وہ اپنے دکھ اورغم کا شکوہ حضرت رسول کریم طلط آئی خدمت میں ان کی وفات کے بعد لے جائیں ، بلکہ ہم تو سمجھتے ہیں کہ حضرت فاطمہ الزہراء ونائتی کی شان بہت بلند ہے اور وہ اپنے دکھ اور م کا شکوہ اللہ کے سواکسی سے نہیں کرسکتیں۔

اوران کا بیہ کہنا کہ حضرت فاطمہ الزہراء وظائی حضرت ابو بکر وظائی سے ناراض ہوگئیں اور ناراضی کی حالت میں فوت ہوئیں ، اور مشہور بھی ایسے ہی ہے، ہاں بیر بات ٹھیک ہے کہ وہ ناراض ہوئیں ،لیکن ہم اس میں حضرت ابو بکر صدیق وظائی کا قصور نہیں سمجھیں گے ، بلکہ حضرت فاطمہ کی ناراضی کا عذر تلاش کریں گے کیونکہ ان کی ناراضی بلا وجہ تھی ۔

اور بہ بھی مشہور ہے کہ حضور ابو بکر صدیق نے انہیں راضی کر لیا تھا جیسا کہ بہت سے اہل علم نے حضرت امام شعبی سے حجے سند کے ساتھ مرسلاً روایت کیا ہے۔ ®اورامام شعبی وسطے پیل ہے۔ ®اورامام شعبی وسطے پیل ہے۔ پیل سے ہیں۔

بہر حال اللہ تعالیٰ ہی حقیقت حال کوخوب جاننے والا ہے۔

اوراسی طرح یہ بھی مشہور ہے، کہ انہیں حضرت ابو بکرصدیق کی بیوی اساء بنت عمیس ؓ نے غسل دیا تھا، تو یہ کس طرح ہوسکتا ہے کہ حضرت ابو بکر ؓ کی بیوی انہیں غسل دے اور ابو بکر ؓ کو ان کی موت کا پیتہ نہ ہو؟ اور صحیح بات یہ ہے کہ انہیں رات کو دفن کیا گیا اور حضرت ابو بکر کواطلاع نہ دی گئی۔

اس طرح شیعہ کا قول ہے کہ ان کی قبر نامعلوم ہے، یہ جھوٹ ہے کیونکہ ان کی قبر جنت البقیع میں ہے۔ قبر جنت البقیع میں ہے۔

علاوہ ازیں شیعہ کے نز دیک عورت ،عقار (جاگیر) کی وارث نہیں بن سکتی ، بالفرض اگر فدک کی جاگیر ، وراثت بھی ہوتی تو (شیعہ کے مطابق) حضرت فاطمہ کو اس سے کچھنہیں مل سکتا کیونکہ وہ عقار (زمین) تھی۔ ©

## آ تھواں شبہاوراس کا جواب:

وہ آٹھواں شہریہ پیش کرتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق وُلِا لَیْنَ نے حضرت ابو بکر اللہ کی بیعت کے متعلق فر مایا تھا کہ وہ اچا نک تھی ،اور ہم بھی کہتے ہیں کہ ہاں یہ درست ہے کہ انہوں نے حضرت ابو بکر صدیق کی بیعت کے متعلق فر مایا تھا کہ وہ اچا نک ہوئی تھی لیکن ہمیں اجازت دیجئے کہ ہم صحیح بخاری سے حضرت عمر وُلِا لَیْنَ کا قول پورے ہوئی تھی لیکن ہمیں اجازت دیجئے کہ ہم صحیح بخاری سے حضرت عمر وُلِا لَیْنَ کا قول پورے سیاق وسباق سے پیش کرتے ہیں۔

-U, Z ) U, Z U, V , U, U

<sup>🛭</sup> فتح الباري ٢٣٣/٦

<sup>2</sup> الفروع من الكافي ١٢٩/٧ نمبر ١١٠١٠،٩٠٨

سیدناعبداللہ بنعباس فالٹہافر ماتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق رٹالٹیئہ کو یہ بات پہنچی کہ لوگوں میں سے کسی نے کہا ہے کہ اللہ کی قتم!اگر عمرٌ فوت ہو گئے تو میں فلاں آ دمی کی بیعت کروں گا اور حضرت ابو بکر گئی بیعت اچا نک ہوئی تھی۔

تو حضرت عمرٌ نے فر مایا مجھے بی خبر پنجی ہے کہتم میں سے کوئی کہنے والا یہ کہتا ہے کہ: 'اللہ کی قسم اگر عمر فوت ہو گیا تو میں فلاں آدمی کی بیعت کرلوں گا (خبر دار!) ،تم میں سے کوئی بیہ کہ کر کسی فریب میں مبتلا نہ ہو کہ ابو بکر کی بیعت اچا نک ہوئی اور برقر ارر ہی ، یہ ٹھیک ہے کہ وہ اچا نک ہوئی تھی لیکن اللہ نے اس کے فساد سے بچالیا اور تم میں حضرت ابو بکر صدیق کی سی عظمت اور فضیلت والا آدمی موجود نہیں کہ اس کی طرف گردنیں اٹھتی ہوں!

اس کے بعدانہوں نے حضرت ابو بکڑ کے ساتھ انصار کے قبیلے بنوسا عدہ کے سقیفہ میں جانے کا واقعہ بیان کیا اور اس میں یہ بات بھی بیان کی کہ: میں نے اپنے ذہن میں ایک بات کو بنایا اور سنوارا، میں چاہتا تھا کہ ابو بکر صدیق کے سامنے کھڑا ہوکر اسے بیان کروں اور اس کے ذریعے لوگوں کے جوش کی تیزی کو قدر سے ٹھنڈ اکروں، کیکن جب میں نے کھڑے ہوکر بات کرنا چاہی تو حضرت ابو بکر نے فرمایا: ''خاموش رہے اور آرام سے بیٹھنے ، تو میں نے ناپسند سمجھا کہ انہیں ناراض کروں۔

چنانچ حضرت ابوبکڑنے گفتگو کی اور وہ مجھ سے بڑھ کر حلیم اور برد بار اور ذی وقار تھے، اللّہ کی قشم انہوں نے فی البدیہ وہی باتیں یا ان سے اچھی باتیں کر دیں جو میں نے اس موقع کے لیے خوب بنائی سنواریں لیعنی ذہن نشین کی ہوئی تھیں۔ چنانچہ آٹے قائل انصار کے لوگوں سے فرمایا:

یہ جوتم نے اپنی نیکیاں اور خوبیاں بیان کی ہیں۔ (ہم مانتے ہیں کہ واقعی یہ نیکیاں تم نے کیس اور تم میں ان کی اہلیت بھی ہے۔ ) لیکن منصب امارت

قریش کے قبیلے کے سوا متعارف ومقبول نہیں سمجھا جائے گا، کیونکہ وہ نسب اور گھرانے کے اعتبار سے عربوں میں ممتاز ہیں، لہذا میں پیند کرتا ہوں کہ ان دو آ دمیوں (حضرت عمرؓ اور ابوعبیدہؓ) میں سے کسی ایک کی بیعت کرلو، یہ کہہ کر انہوں نے بیٹھے میر ااور ابوعبیدہؓ کا ہاتھ پکڑ لیا اور مجھے اس عمل کے علاوہ ان کی اور کوئی بات بری نہ گئی۔

الله کی قتم! مجھے آگے بڑھا کر بغیر کسی گناہ کے میری گردن ماردی جائے تو یہ عمل مجھے اس کام سے زیادہ محبوب تھا کہ میں اس قوم پرامیر مقرر کیا جاؤں جس میں حضرت ابو بکڑ جبیبا انسان موجود ہو، پٹی کہ آوازیں بلند ہو گئیں ...... آخر میں حضرت عمر نے فرمایا:

اللہ کی قتم! وہاں موجو دلوگوں میں ہمیں ایسا کوئی آ دمی نظر نہ آیا جس کی بیعت ابو بکر کی بیعت سے مضبوط تر ہوا ورہم ڈر گئے کہ اگر ہم بیعت کے بغیر جدا ہو گئے تو وہ ہمارے بعد کسی کی بیعت کرلیں گے ، اس کے بعد یا تو ہمیں بامر مجبوری بیعت کرنی پڑے گی ، یا ہم اس کی مخالفت کریں گے ، اور اس صورت میں فسا درونما ہوگا۔

تو جس شخص نے مسلمانوں سے مشورہ کیے بغیر کسی کی بیعت کی ، تو نہ بیعت کر نے والے کی ، کیونکہ خطرہ ہے کہ کہ کہیں لوگ بیعت کرنے اور بیعت لینے والے دونوں کوتل نہ کر دیں۔ ®

یہ ہے بیعت کا واقعہ،اور بیددرست ہے کہ بیاحیا نک ہوئی تھی، کیکن اس کا پورا واقعہ ہم نے تفصیل کے ساتھ سقیفہ بنی ساعدہ کے شمن میں بیان کیا ہے لہذا میہ حضرت عمر فاروق پر طعن نہیں ہے۔[رٹائیئ]

<sup>•</sup> صحیح بخاری= کتاب الحدود ـ باب رجم الحبلی من الزنی اذا احصنت، رقم: ٦٨٣٠

#### نوال شبهاوراس کا جواب:

انہوں نے حضرت عبداللہ بن عباس دُلائیٰ کی روایت بیان کی ہے کہ جب حضرت نبی کریم طفی ہے کہ وقت قریب آیا، تو اس وقت آپ کے گھر میں حضرت عمر شمیت کچھ لوگ موجود تھے، آپ نے فر مایا: کوئی چیز لاؤ میں تہہیں ایک تخریر لکھ دول کہ اس کے بعد تم گمراہ نہ ہو گے، تو حضرت عمر نے فر مایا: اللہ کے رسول طفی ہے ہے اور ہمارے پاس قر آن موجود ہے، ہمیں کتاب اللہ کا فی ہے اور گھر والے جھر نے لگے اور اختلاف کرنے لگے کچھ لوگ کہنے لگے کہ کوئی چیز قریب لاؤ، تا کہ اللہ کے رسول ہمیں تحریر لکھ دیں، تا کہ اس کے بعد ہم گمراہ نہ ہوں، اور پچھ لوگ حضرت عمر کی موافقت کرنے لگے، جب اللہ کے رسول کے بعد ہم گمراہ نہ ہوں، اور پچھ لوگ حضرت عمر کی موافقت کرنے لگے، جب اللہ کے رسول کے بعد ہم گمراہ نہ ہوں، اور پچھ لوگ حضرت عمر کی موافقت کرنے لگے، جب اللہ کے رسول کے باس اختلاف اوراد هراد هرکی باتیں زیادہ ہونے لگیں تو آپ نے فر مایا:

"قُوْمُوا" (كما تُصاجاوً)

اس حدیث کو بخاری ومسلم نے اپنی صحیحین میں روایت کیا ہے۔ <sup>©</sup> اس حدیث کی وجہ سے اصحاب ؓ رسول پران کے چنداعتر اضات ہیں۔ ایک تو وہ حجموٹا دعویٰ کرتے ہیں کہ حضرت عمر رٹھاٹیئر نے فر مایا: اللہ کے رسول، (نعوذ باللہ) اول فول باتیں کررہے ہیں۔ <sup>©</sup>

یہ حضرت عمر پرافتر اءاور حجموٹا بہتان ہے انہوں نے ہرگزیوں نہ فر مایا کہ آپ اول فول باتیں کررہے ہیں بلکہ صحیحین وغیرہ کتب حدیث کی صحیح روایت میں ہے کہ انہوں نے فر مایا:

" إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَدُغَلَبَهُ الُوَجَعُ"

'' کہ اللہ کے رسول پر تکلیف غالب ہے۔''

• صحیح بخاری کتاب العلم رقم، باب کتابة العلم : ١١٤، صحیح مسلم کتاب الوصیة، رقم : ٢٢

2 فاسئلوا اهل الذكر ص ١٤٤، ص: ١٧٩، (تيجاني شيعي في يرجموث امام بخاري برتمويا بي -)

اوراس بات میں کوئی شک نہیں کہ اس وقت حضرت نبی کریم مطنے آئی مرض الموت کی تکلیف میں تھے، جیسے کہ سیدہ عائشہ طاہرہ کی حدیث سے اس کی وضاحت ہوتی ہے کہ جب آپ غشی کی کیفیت میں مبتلا ہوکرافاقہ کی حالت پرآئے ،تو پوچھا کیالوگوں نے نماز پڑھ لی ہے؟

حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ وہ آپ کے انتظار میں ہیں، اے اللہ کے رسول!
تو گھروالے آپ کے پاس وضو کا پانی لے کر آئے، آپ نے اس سے عسل
کیا، پھر جب نماز کی طرف جانے کے لیے اٹھے تو عشی کی وجہ سے گر پڑے (صلوت
اللہ وسلا معلیہ) جب افاقہ ہوا تو فرمایا:

'' کیالوگوں نے نمازیڑھ لی ہے؟''

انہوں نے کہا:''اے اللہ کے پیارے رسول وہ آپ کے انتظار میں ہیں ،
آپ نے فر مایا: میرے پاس پانی لاؤ، وہ پانی لائے تو آپ نے شل کیا پھر آپ نماز
کی طرف جانے کے ارادے سے کھڑے ہوئے تو آپ گر پڑے (صلوۃ اللہ
وسلامہ، آپ پرمیرے ماں بائے قربان!)

جب تیسری مرتبه گرے اور پھرسکون میں آئے تو فر مایا:'' کیالوگوں نے نماز پڑھ کی ہے؟ انہوں نے کہا: وہ آپ کے انتظار میں ہیں۔

آپ نے ارشا دفر مایا: ابو بکڑ کو حکم دو کہ وہ لوگوں کونما زیڑھائے۔ <sup>©</sup>
صحیح بخاری اور مسلم میں حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ سے روایت ہے کہ جب
انہوں نے حضرت نبی کریم طلق آئے کو شدید تکلیف کی حالت میں دیکھا تو دل گرفتہ
اور مملکین ہو گئے اور کہا:

صحیح بخاری دکتا ب الاذان دباب انما جعل الامام لیؤتم به ،رقم: ۱۸۷ ، صحیح مسلم
 کتاب الصلوة :رقم: ۹۰

اے اللہ کے پیارے رسول! آپ کو کتنا شدید بخارہ! آپ طفی آنے فرمایا: مجھے تم میں سے دوآ دمیوں کی طرح بخار ہوتا ہے۔ عبداللہ بن مسعود نے کہا: بیاس لیے ہے، کہ آپ کو دو ہراا جرملتا ہے؟ آپ نے فرمایا: ہاں۔'' ®

الہذا حضرت نبی کریم مطاع آیا شدید بخار میں تھے، اس لیے جب حضرت عمر فالٹی نے آپ کو یہ فرماتے ہوئے سنا تو آپ پرترس کھا گئے اور فرما یا کہ آپ پر تکلیف غالب ہے، الہذا مزید تکلیف نہ دو، آپ کو آ رام وسکون میں آلینے دو، پھر آپ لکھ دیں گے (بیتھی حضرت عمر کی مراد) آپ فرما رہے ہیں، کہ اللہ کے رسول (اس وقت) تکلیف میں ہیں، ہمیں اللہ کی کتاب کا فی ہے۔ اور اللہ سجانہ و تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ اَلْيَوُمَ اَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَاتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعُمَتِى وَ رَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسُلامَ دِينًا ﴾ [المائده: ٣]

اورالله كےرسول فرما چكے ہیں كه:

 <sup>●</sup> صحیح بخاری۔ کتاب المرض، باب اشد الناس بلاء الانبیاء ، رقم:٥٦٤٨، صحیح
 مسلم ، کتاب البر والصلة :٥٤

السللة الصحيحه ٤١٧/٤، ضمن حديث رقم ١٨٠٣

بتا چکا ہوں ، اور میں نے کوئی ایسی چیز نہیں چھوڑی جس کا تمہیں اللہ نے حکم دیا ہے ، مگر میں تمہیں اس کا حکم دی ہے ، مگر میں تمہیں اس کا حکم دے چکا ہوں اور میں نے ایسی کوئی چیز نہیں چھوڑی جس سے اللہ نے منع کیا ہے مگر میں تمہیں اس سے منع کر چکا ہوں۔'

لہذا دین کی کوئی چیز ایسی باقی نہ رہی جسے اللہ کے رسول نے بیان نہ کیا ہو۔

تو اللہ کے مقدس رسول طلط ہوئے تھے؟ اس کے متعلق مندا مام احمد علی المرتضلی فرنا ٹیٹھ کی روایت بڑھیے:

امیر المومنین سیدناعلی بن ابی طالب رخالیئی فرماتے ہیں کہ ہم اللہ کے رسول کے پاس تھے، آپ نے مجھے حکم دیا کہ میں ایک طبق ( لکھنے کے لیے کوئی چیز چوڑی ہڑی وغیرہ) لاؤں جس میں آپ وہ چیزیں لکھ دیں جسے آپ کی امت آپ کے بعد محلانہ بیٹھے۔حضرت علی المرتضلی رخالیئی فرماتے ہیں کہ میں ڈرگیا کہ میرے کتاب لانے سے پہلے آپ کی جان نہ چلی جائے، اس لیے میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! میں خوب یا در کھوں گا (آپ فرمائیں)

آپ نے فرمایا: "اُوصِیکُمُ بِالصَّلُوةِ وَالزَّکَاةِ وَ مَا مَلَکَتُ اَیُمَانُکُمْ اِلصَّلُوةِ وَالزَّکَاةِ وَ مَا مَلَکَتُ اَیُمَانُکُمْ "
"کمیں تمہیں نماز اور زکوۃ کی وصیت کرتا ہوں اور اپنے غلاموں کے ساتھ نیک سلوک کرنے کی (تاکید کرتا ہوں)' 
"

تواصلاً كتاب لانے كا كسے حكم دياتھا؟ حضرت على خالتين كو۔

اگروہ کہیں کہ صحابہ نے آپ کے حکم کی نافر مانی کی اور کتاب نہ لائے تو ہم کہیں گے پھر (نعوذ باللہ) حضرت علیؓ نے پہلے نافر مانی کی ، کیونکہ انہیں براہ راست حضرت نبی کریمؓ کی طرف سے کتاب لانے کا حکم تھا، تو وہ کیوں نہ لائے ؟ اور جب ہم اس بنا پرتمام صحابہ رسول کو ملامت کریں گے تو حضرت علیؓ بھی ملامت کی زدمیں آئیں

**1** مسند احمد: ۱/۹۰

گے حالانکہ (مندرجہ ذیل باتوں کی وجہ سے ) کسی پر بھی طعن وملامت نہیں ہے۔

پہلی بات تو یہ کہ حضرت علی المرتضی وٹائٹیئی فد کورہ بالا حدیث میں بذات خود فر مارہے ہیں کہ میں ڈرگیا کہاں دوران کہیں آپ کی جان نہ چلی جائے ، تو میں نے کہا:

" يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي اَحُفَظُ وَ اَعِيٌ"

''اےاللہ کے رسول میں یا در کھوں گا اور ذہن نشیں کرلوں گا۔''

تو آپ نے فرمایا:

" أُوصِيكُمُ بالصَّلوةِ وَالزَّكوةِ وَمَا مَلَكَتُ اَيُمَانُكُمُ"

''میں تمہیں نماز ، ز کو ۃ اورا پنے ماتحو ں کے ساتھ نیک سلوک کی وصیت کرتا ہوں!''

چنانچ حضرت نبی کریم طفی این جو کچھ کھنا چاہتے تھے وہ آپ نے بول کر سنا دیا۔

ووسری بات یہ ہے کہ جو کچھ آپ لکھنا چاہتے تھے وہ یا تو آپ پر واجب تھا، یا مستحب۔اگروہ کہیں کہ واجب تھا تو کچھ ریدان امور میں سے تھا جن کی تبلیغ واجب تھی تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ (نعوذ باللہ) آپ نے مکمل شریعت کی تبلیغ نہیں کی ، تو یہ حضرت نبی کریم ملے میں تاہے:

نبی کریم ملے میں ملے میں میں ہے اور اللہ تعالی پر بھی ، کیونکہ اللہ تعالی تو فر ما تا ہے:

﴿ اَلْيَوْمَ اَكُمَلُتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ ﴾

'' کہ میں نے آج کے دن تمہارا دین مکمل کر دیا ہے۔''

اورا گروہ کہیں کہ وہمستحب تھا تو ہم کہتے ہیں کہ بیہم سب کا قول ہے۔

تیسری بات بیر کہ صحابہ کرام رفحالیہ کا آپ کوالم دوات نہ لا دینا، نافر مانی کے قبیل سے نہیں بلکہ شفقت کی وجہ سے تھا۔

#### دسوال شبه اوراس کا جواب:

وہ کہتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطابؓ نے جج تمتع اور عورتوں سے متعہ کرنے سے روکا، جبکہ بید دونوں مشروع ہیں، تو حضرت عمر کس طرح ،اس عمل کوحرام قرار دے سکتے تھے، جسے اللہ نے حلال کیا ہے؟! ا ہے جہتع:

تیخ الاسلام ابوالعباس ابن تیمیه مطلطی یی فرماتے ہیں، که فرض کرلیا جائے کہ حضرت عمر نے جج تمتع سے روک کر غلطی کی تھی تو پھر کیا ہوا؟ ہم حضرت عمر کی عصمت کا دعویٰ تو نہیں کرتے، بلکہ ہم تو یہ کہتے ہیں کہ وہ بھی باقی صحابہ کی طرح غلطی کر سکتے ہیں، یہ اس صورت میں ہے کہ جب ہم فرض کرلیں کہ انہوں نے غلطی کی ہے۔ حضرت صُبَیّ بن معبد فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عمر خلائی سے کہا کہ میں نے جج اور عمر نے کا اکٹھا احرام با ندھا ہے تو انہوں نے فرمایا:

((هُدِيتَ لِسُنَّةِ نَبِيَّكَ)

'' تخجے اپنے نبی کی سنت کی را ہنمائی نصیب ہوئی۔''

یہ بیں سیدنا عمر فاروق رفائیّۂ جو یہ سمجھتے ہیں کہ جج تمتع سنت ہے بلکہ انہوں نے اس آ دمی کی تعریف کی اورائے منع نہیں کیا اور فر مایا: « هُدِیْتَ لِسُنَّةِ نَبِیِّكَ» " کہ مخصے اپنے نبی کی سنت کی راہنمائی نصیب ہوئی۔'

حضرت سالم بن عبداللہ اپنے باپ حضرت عبداللہ بن عمر فائی آباکے متعلق بیان کرتے ہیں کہ ان سے جج تمتع کے متعلق پوچھا گیا، توانہوں نے اس کے جائز ہونے کا فتو کا دیا۔ جب انہیں کہا گیا کہ تم اپنے باپ کی مخالفت کرتے ہوتوانہوں نے فر مایا:
میرے باپ نے تمہاری طرح نہیں کہا، بلکہ انہوں نے تو صرف اتنا کہا ہے کہ عمر کو جج سے جدا کرو ( یعنی جج کے مہینوں میں عمرہ بغیر قربانی کے کمل نہیں ہوتا، اوران کا ارادہ تھا کہ جج کے مہینوں کے علاوہ بھی بیت اللہ کی زیارت جاری رہے ) لیکن تم نے اسے حرام گھہرالیا اور اس پر سزا دینا شروع کردی۔ حالانکہ اسے اللہ کی تیا تسالہ کی ایک سے اللہ کی ایک سے اللہ کی ایک اللہ اور اس پر سزا دینا شروع کردی۔ حالانکہ اسے اللہ کی سے اللہ کی دیا۔

سنن نسائي۔ كتاب الحج دباب القِران ، رقم: ۲۷۱۹ وسنده صحيح

عز وجل نے حلال کیا ہے اور سول اللہ نے اس پڑمل کیا ہے۔ جب انہوں نے زیادہ تنگ کرنا شروع کیا توانہوں نے فرمایا:

(( اَفَكِتَابُ اللَّهِ أَحَقُّ اَنُ يُتَّبَعَ أُمُ عُمَرُ ))

'' کیا کتاب اللہ پیروی کی زیادہ مستحق ہے یاعمر کا فرمان؟۔''

حضرت عمر کا مقصد کیا تھا؟ ان کا مقصد یہ تھا کہ سال کے کسی دن میں بھی بیت اللہ عمرہ کرنے والوں سے خالی نہ رہے کیونکہ لوگ جب جج کے لیے نکلتے تو وہ ساتھ ہی عمرہ کا احرام باندھ لیتے ،اس کے بعد بیت اللہ کی طرف نہ آتے ،حضرت عمر نے ارادہ کیا کہ وہ اکیلا جج (جج مفرد) کریں پھر مستقل سفر کر کے عمرہ کے لیے بیت اللہ کی طرف آتے رہیں، تا کہ بیت اللہ ،لوگوں سے خالی نہ رہے۔

الغرض حضرت عمر کارو کنا نهی تحریمی نهیس تھا، بلکه ان کی رائے اور خیال تھا اور انہوں نہوں کے اس عمل کو افضل سمجھا اور اس بنا پر ، ان پر عیب نہیں دھرا جا سکتا، بلکہ ہم بیان کر آئے ہیں کہ انہوں نے جب صُبئی بن معبد کو ج تمتع کرتے ہوئے پایا تو فر مایا: « هُدِیتَ لِسُنَّةِ نَبِیّكَ» '' محجھے نبی کی سنت کی ہدایت ملی۔'

# ٢\_متعة النساء (ليني عورتول سے متعه):

اس کی ممانعت حضرت نبی کریم طفیطیخ سے ثابت ہے۔ صحیحین میں ہے کہ جب حضرت علی خالفہ نے ساکہ عبداللہ بن عباس خالفہ عورتوں سے متعہ کو جائز قرار دیتے ہیں توانہوں نے ان سے کہا کہ تو خودسرآ دمی ہے۔

" إِنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدُ حَرَّمَ الْمُتَعَةَ وَ لُحُومَ الْحُمُرِ

الْاَهُلِيَّةِ يَومَ خَيْبَرَ <sup>©</sup>

۰ بیهقی ۱/۷

 <sup>●</sup> صحیح بخاری ـ کتاب النکاح ،باب نهی رسول الله عن نکاح المتعة ،رقم: ٥١١٥ ،
 مسلم کتاب النکاح ،رقم : ٢٩ ،

'' حضرت رسول کریم طنی آنے خیبر والے دن گھریلو گدھوں کا گوشت اور عور توں سے متعہ حرام قرار دیا تھا۔''

اور عجیب بات یہ ہے کہ بیرحدیث شیعہ کی معتمد کتا بول میں بھی موجود ہے۔ <sup>®</sup>
اسی طرح صحیح مسلم میں سلمہ بن اکوع سے مروی ہے کہ حضرت نبی کریم طفی آیم آیم سلم میں سلمہ بن اکوع سے مروی ہے کہ حضرت نبی کریم طفی آیم آیم میں سبرہ الجھنی نے فتح مکہ والے سال متعہ النساء کوحرام کر دیا تھا، اسی طرح صحیح مسلم میں سبرہ الجھنی سے مروی ہے کہ: « اَنَّ النَّبِیَّ صلی الله علیه و سلم حَرَّ مَ الْمُتُعَةَ » <sup>©</sup>
سے مروی ہے کہ: « اَنَّ النَّبِیَّ صلی الله علیه و سلم حَرَّ مَ الْمُتُعَةَ »

حضرت عمر فالنون نے بھی معت النساء سے روکا تواجھا کام کیا۔ حیرت ہے کہ بیان حکم ان کی عدالت پر طعن کا سبب کیسے بن گیا؟ انہوں نے آئی چیز سے روکا جس سے حضرت نی کریم طفع آئے نے روکا ہے بلکہ اس سے تواللہ تعالی نے بھی روکا ہے ، قر آن میں ہے:
﴿ وَالَّذِیْنَ هُمُ لِفُرُو جِهِمُ حَافِظُونَ اِلَّا عَلٰی اَزُوَا جِهِمُ اَوُ مَا مَلَکَتُ اَیْمَانُهُمُ فَاِنَّهُمْ فَیْرُ مَلُومِیْنَ ۞ فَمَن ابْتَغٰی وَ رَاءَ ذَالِكَ فَاوُلْئِكَ

هُمُ الْعَادُونَ ﴾[المؤمنون ٥-٦]

'' کہ وہ لوگ جواپنی شرمگا ہوں کی حفاظت کرنے والے ہیں ، مگراپنی ہیویوں اور ملک یمین سے، کیونکہ وہ ان کے معاملے میں طعن و ملامت سے مبرا ہیں ، پس جوکوئی اس کے علاوہ جھک مارے گاوہ زیادتی کرنے والے ہیں۔''

گویا اس آیت میں اللہ نے (متعہ کرنے والوں) کا نام عادین (جھک مارنے والے یا آ وارہ گرد)رکھاہے۔

شیعہ حضرات جواز متعہ کے لیے اللہ تعالیٰ کے اس قول سے بھی استدلال فاسد کرتے ہیں:

<sup>•</sup> وسائل الشيعه ٢ / ٢ ١

صحیح مسلم ۔ کتاب النکاح، رقم: ۲۰ نیز سی مسلم ، کتاب نکاح المتعة میں مختلف صحابہ کرام سے متعہ
 کی حرمت اور اس سے ممانعت کی بہت ہی احادیث ذکر کی گئی ہیں۔

﴿ وَالْمُحُصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكَتُ أَيُمَانُكُمُ كِتَابَ اللَّهِ عَلَيْكُم. وَ الْحِلَّ لَكُمُ مَا وَرَاءَ ذَالِكُمُ أَنُ تَبُتَغُوا بِاَمُوالِكُمُ مُحُصِنِينَ غَيْرَ مُصَافِحِينَ فَمَا اسْتَمْتَعُتُمُ بِهِ مِنْهُنَّ فَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾ [النساء: ٢٤]

اس آيت سان كا استدلال ايك قر أت ﴿ فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ اللَّهِ اللَّهِ مِنْهُنَّ اللَّهِ مِنْ الْجَوْرَهُنَّ فَرِيُضَةً وَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْمَا تَرَاضَيْتُمْ بِهِ مِنْ بَعْدِ الْفَرِيْضَةِ ﴾ سے ہے۔

کہ جن کے ساتھ تم نے ایک مقرر مدت تک متعہ کیا ہے،ان کوان کی اجرت دوفرض جان کر اور فریضہ کی ادائیگی کے بعد باہمی رضا مندی ہے تم جو پچھ کرو،اس معاملے میں تم پر گناہ نہیں ہے۔

ہم کہتے ہیں کہ پہلے تواس قرائت کے اضافی لفظ (الٰی اَجَلِ مُسَمَّی) متواتر نہیں ہیں اور نہ ہی ہے ساتوں قرائتوں سے ہے اور نہ ہی ہے عشرہ قرائتوں سے ہے ، بلکہ ہے شاذ قرائت ہے ، اگر بیضے بھی ہوتو بیاللہ تعالیٰ کے اس قول سے منسوخ ہے کہ ﴿ وَاللَّذِیْنَ هُمُ لِفُرُو جِهِمُ حَافِظُونَ ﴾ اور حضرت نبی کریم طفی آئے کی اس مذکورہ حدیث سے بھی منسوخ ہے جو حضرت علی ، حضرت سبرہ الجھنی اور حضرت سلمہ بن اکوع وغیر ہم صحابہ سے مروی ہے۔

### گیارهوان شبهاوراس کا جواب:

وه كہتے ہيں كماللد تبارك وتعالى نے فرمايا ہے:

﴿ يَأَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا اَحَلَّ اللَّهُ لَكَ تَبْتَغِى مَرُضَاتَ اَزُوَاجِكَ وَاللَّهُ خَفُورٌ رَّحِيمٌ 0قَدُ فَرَضَ اللَّهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ اَيُمَانِكُمْ وَاللَّهُ مَوُلْكُمْ وَ هُوَ اللَّهُ مَوْلُكُمْ وَ هُوَ اللَّهُ مَوْلُكُمْ وَ هُوَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَ الله عَضِ الله عَلِيمُ النَّهَ عَلَيْهُ عَرَّفَ بَعْضِ فَلَمَّا نَبَاعُضِ فَلَمَّا نَبَاعُضِ فَلَمَّا نَبَاعُضَ فَو أَعْرَضَ عَن بَعْضٍ فَلَمَّا نَبَاهًا بِهِ فَاظُهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَ فَو أَعْرَضَ عَن بَعْضٍ فَلَمَّا نَبَاهًا بِهِ

قَالَتُ مَنُ اَنُباً كَ هٰذَا قَالَ نَبَّانِيَ الْعَلِيْمُ الْخَبِيرُ ۞ اِنْ تَتُوْبَا اِلَى اللَّهِ فَقَدُصَغَتُ قُلُوبُكُما ﴾[التحريم: ١-٤]

کہ اس آیت میں صَغَتُ کا معنی ہے" مَالَتُ اِلَی الْکُفُرِ"کہ وہ کفر کی طرف مائل ہوگئے۔وہ کہتے ہیں کہ یہ کتاب اللہ کی آیات ہیں اور حضرت رسول کریم طفی آیات کی ہیویوں، حضرت عائشاً ورحفصہ اللہ عمتعلق نازل ہوئی ہیں۔

ہم کہتے ہیں کہ عبید بن عمیر علیہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت عاکشہ وظائیہا کو یہ بیان کرتے ہوئے سنا کہ حضرت نبی کریم طائیہ ہم اپنی پھو بھی زاد یوی زینب بنت جحش کے پاس تھہرتے اور اس کے ہاں شہدنوش فرماتے ، میں نے اور حفصہ نے باہمی مشاورت سے منصوبہ بنایا کہ ہم میں سے جس کسی کے پاس آپ تشریف لائیں تو وہ آپ سے یہ کہے کہ: مجھے آپ سے مغافیر کی بوآ رہی ہے، کیا آپ نے مغافیر تو نہیں کھایا؟

چنانچہ آپ ہم دونوں میں سے کسی کے پاس گئے تو اس نے آپ سے وہ بات کہددی، تو آپ نے فرمایا، الیی کوئی بات نہیں، میں نے تو زینبؓ کے پاس شہد پیا ہے اور میں دوبارہ نہ پیکوں گا، تو اللہ نے یہ سورت نازل فرمائی۔

﴿ يَأَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا اَحَلَّ اللَّهُ لَكَ تَبُتَغِیُ مَرُضَاتَ اَزُوَاجِكَ﴾ " كماے نبی! آپ اس چیز کو کیوں حرام طهراتے ہیں ، جواللہ نے آپ کے لیے حلال کی ؟ تماینی ہیویوں کی خوشنو دی جاستے ہو؟

حضرت نبی کریم طفی آنے شہدنہ پینے کی بات حضرت حفصہ بنت عمر سے کی عضرت حضمہ بنت عمر سے کی عضرت حضمہ بنت عمر سے کی مقلی ، اور اسے یہ بھی کہا تھا کہ کسی کو نہ بتا نا، کیکن انہوں نے حضرت عائشہ کو بتا دیا، کہ وہ اپنے منصوبے میں کا میاب ہوگئی ہے ، اور حضرت رسول کریم طفی آنے آئی شہد پینے سے رک گئے ہیں اور یہ کہ آپ دوبارہ (وہاں سے ) شہدنہ پیکیں گے ، تو اللہ تعالیٰ نے یہ

آيات نازل فرمائين:

﴿ وَ إِذْ اَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَى بَعُضِ اَزُوَاجِهِ حَدِيْثًا ﴾ 

کہ جب نبی نے اپنی کسی بیوی کوراز کی بات کہی۔

﴿ فَلَمَّا نَبَّأَتُ بِهِ وَ اَظُهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعُضَهُ وَ اَعُرَضَ عَنُ بَعُضِ فَلَمَّا نَبَّأَهَا بِهِ قَالَتُ مَنُ اَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَّأَنِى الْعَلِيمُ الْحَبِيرُ اِنْ تَتُوْبَا اللَّهِ ﴾ الله ﴾

''جباس نے وہ بات نبی کو بتائی اور اللہ نے ان پراصل حقیقت ظاہر کر دی تو نبی نے کسی سے اس کوآگاہ کیا اور کسی سے اعراض کیا۔ پھر جب اس نے (اپنی بیوی کو) ان کے منصوبے کی کہانی سنائی تو وہ کہنے گئی آپ کو بیہ بات کس نے بتائی ؟ تو انہوں نے فر مایا مجھے علم اور خبرر کھنے والی ذات نے بتائی ،اگرتم دونوں تو بہ کرلو (یعنی اس عمل سے جو بیویوں کے درمیان غیرت وغیرہ کی بنا ہوتا ہے)

﴿ فَقَدُ صَغَتُ قُلُو بُكَمَا ﴾

کیونکہ (اس کام کے کرنے سے )تم دونوں کے دل (حق سے )مائل ہوگئے ہیں۔ (کیونکہ وہ کام غلط تھا۔)

اور (مَالَتُ) کامعنی (کَفَوَتُ) نہیں ہے،اور یہ کیسے ہوسکتا ہے؟ جبکہوہ تو حضرت نبی کریم کی بیویاں ہیں اورامہات المومنین ہیں اورانہی کے متعلق اللہ نے اپنے نبی کو تھم دیا کہ ان میں سے سی کو طلاق نہ دیں اور نہ ان کی جگہ سی کو لائیں اور نہ ہیں ان کے بعد کسی عورت سے شادی کریں ۔ © اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے آپ کو اطازت دے دی۔

بخاری - کتاب الطلاق - باب لم تحرم ما احل الله لك، رقم: ٢٦٧ ٥

الشَّتَعَالَى نَفْرَ ما يَا : ﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعُدُ وَلَا أَنْ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزُوَاجٍ وَّلُو أَعُجَبَكَ
 حُسُنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتُ يَمِينُكَ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ رَقِيبًا ﴾ [احزاب: ٢٥]

مقصدیہ ہے کہ اس طرح کا میلان طبعی امر ہے جو غیرت کے موقعہ پرعورتوں کے درمیان رونما ہوجا تا ہے، بلکہ حضرت عائشہ رفائنجہا فرماتی ہیں کہ رسول کریم ملت آیا ہے۔ کی بیویوں کے دوگروپ تھے۔

ایک گروپ میں حضرت عاکشہ مفصہ مصفیہ اور سودہ تھیں۔ اور دوسرے گروپ میں حضرت ام سلمہ اوردیگرازواج مطہرات، رضوان اللہ مسیمی اجمعین۔
اور مسلمانوں کو حضرت عاکشہ صدیقہ سے حضرت نبی کریم طفی ایک کی محبت کا بخوبی علم تھا۔ لہذا جب ان میں سے کسی کے پاس ہدیہ ہوتا اور وہ اسے حضرت نبی کریم طفی ایک خدمت میں پیش کرنا چاہتا تو اسے مؤخر رکھتا، جب آپ حضرت عاکشہ کے گھر ہوتے تو وہ آپ کی خدمت میں پیش کردیتا۔

حضرت ام سلمہ کے گروپ نے ام سلمہ سے کہا کہ تم حضرت نبی کریم ملی ہو یہ بات کروکہ وہ لوگوں سے کہیں، کہ ان میں سے جوکوئی آپ کی خدمت میں ہدیہ پیش کرنا چاہے، تو وہ اپنا ہدیہ اس گھر میں بھیج دیا کرے جہاں آپ تشریف رکھتے ہوں، چنا نچہ حضرت ام سلمہ وفائی کیا نے حضرت نبی کریم طبیقی نے کے سامنے اپنے گروپ کی از واج مطہرات کا پیغام پہنچایا تو آپ خاموش رہ اورکوئی جواب نہ دیا اور جب دیگر از واج مطہرات نے حضرت ام سلمہ وفائی کیا سے دریا فت کیا تو انہوں نے بتایا کہ آپ نے مجھے کوئی جواب نہیں دیا۔ چنا نچہ ام سلمہ وفائی کی باری والے دن حضرت نبی کریم طبیرات کا پیغام پہنچایا تو آپ خاموش رہا وارکوئی جواب نہ دیا۔ جب انہوں نے دوبارہ اپنے گروپ کی از واج مطہرات کا پیغام پہنچایا تو آپ خاموش رہے اورکوئی جواب نہ دیا۔ جب انہوں نے دوبارہ رپوٹ مائی تو حضرت ام سلمہ نے بتایا کہ آپ نے کوئی جواب نہیں دیا۔ وہ کہنے گیس کہ ان کی طرف سے کوئی جواب ملئے تک اس سلسلے میں ضرور گفتگو کرتے رہنا۔ چنا نچہ جب آپ حضرت ام سلمہ کی باری والے دن ، ان کے گھر تشریف رہنا۔ چنا نچہ جب آپ حضرت ام سلمہ کی باری والے دن ، ان کے گھر تشریف

لائے تو انہوں نے اس سلسلے میں گفتگو کی ، تو آپ نے انہیں جواب دیا۔
تو مجھے عائشہ کے بارے میں ایذا نہ دے ، کیونکہ میرے پاس اس وقت وحی
نہیں آتی جب میں اپنی کسی بیوی کے کیڑے میں ہوں سوائے عائشہ کے۔
حضرت ام سلمہ والٹی کہا۔اے اللہ کے رسول! میں آپ کو ایذ ا پہنچانے
سے تو بہ کرتی ہوں۔

اس کے بعد ام سلمہ کے گروپ نے حضرت فاطمہ الزهراء وٹائٹہا کو بلایا اور انہیں یہ کہنے کے لیے رسول اللہ طلنے آئے کی خدمت میں بھیج دیا، کہ آپ کی بیویاں سیدہ عائشہ بنت ابو بکر کے ساتھ برتاؤ میں آپ سے انصاف کی درخواست کرتی ہیں! چنانچے سیدہ فاطمۃ الزہرا نے اس سلسلے میں آپ سے بات کی تو آپ نے فرمایا:

اے میری بیاری بیٹی کیاتم اسے پسند نہیں کرتیں جسے میں پسند کرتا ہوں؟

انہوں نے فرمایا: ''جی ہاں اے اباجان!

تو آ پ نے فر مایا پھراس سے محبت کرو( لیعنی عا کشہ سے )<sup>©</sup>

چنانچه وه ان کی طرف واپس گئیں اور انہیں رپورٹ پیش کی تو انہوں نے کہا:
اب پھر آپ کے پاس جاؤاوران سے بات کرو، کین حضرت فاطمہ نے انکار کردیا،
چنانچہ انہوں نے حضرت زینب بنت جحش کو حضرت رسول کریم طبیع آپنے کی طرف بھیج
دیا۔ اس نے آتے ہی آپ طبیع آپ سے سخت لہج میں بات کی اور کہا: ''اے اللہ کے
رسول! آپ کی بیویاں آپ کو اللہ کا واسطہ دے کر ابو تجافہ کی بیٹی (عائش کی کے ساتھ
برتاؤ کرنے میں انصاف کی درخواست کرتی ہیں (راوی) کہتے ہیں کہ ان کی آواز
بلند ہوگئی اور انہوں نے حضرت عائشہ وٹائٹی کو بھی جو حضرت سول کریم طبیع آپئے کی باس بیٹھی ہوئی تھیں، کو سنا شروع کر دیا۔ حضرت رسول کریم نے حضرت عائشہ کی

<sup>•</sup> پالفاظ مسلم میں ہیں سیح بخاری میں نہیں۔

طرف دیکھا کہ وہ بولتی ہیں یانہیں۔ چنانچہ حضرت عائشہ نے کانٹے دار جواب دے کر حضرت نائشہ کی طرف دیکھااور فرمایا: کر حضرت زینب کو خاموش کرا دیا، تو آپ نے حضرت عائشہ کی طرف دیکھااور فرمایا: پیابو بکر کی بیٹی ہے۔' ®

مقصدیہ ہے کہ امہات المومنین باہم سوتنیں تھیں اورسوتنوں کے درمیان اکثر تو تکار ہوتی رہتی ہے، اور ہم بھی کہتے ہیں کہ ہاں، حضرت حفصہ اور عاکشہ وٹالٹیہانے غلطی کی لیکن انہوں نے اپنے اس فعل کے ذریعے اللہ سے کفر کا ارتکاب نہیں کیا۔

#### بارهوان شبهاوراس كاجواب:

وہ کہتے ہیں کہ حضرت معاویا ؓ نے زیاد بن ابیہ کواپنے خاندان میں شامل کرکے زیاد بن ابوسفیان قرار دیا حالانکہ وہ عبید ثقفی کا بیٹا تھا۔

ہم کہتے ہیں کہ وہ عبید تعفی کا بیٹا نہیں تھا، بلکہ وہ زیاد بن ابیہ کے علاوہ کسی اور نسبت سے مشہور بھی نہ تھا، اس کا سبب بیتھا کہ وہ سمیہ نامی لونڈی سے ناجا ئر تعلق کے ذریعے پیدا ہونا اسے کچھ نقصان وہ نہ تھا کہ ونکہ اس میں اس کا کوئی قصور نہ تھا) جا ہلیت میں سمیہ کے پاس مختلف آ دمی آئے تھا کیونکہ اس میں حضرت معاویہ کا والد ابوسفیان بھی تھا۔

(اوراس کا بیمل اسے عیب دارنہیں کرتا کیونکہ بیا ناجائز تعلق ان کے دور اسلام میں نہیں ہوا تھا، بلکہ جاہلیت میں ہوا تھا، اس دور میں وہ مشرک تھے لہذا وہ تعلق ،اس کے شرک سے سبک ترتھا) اور زیاد ، حضرت علی وٹاٹنی کی طرف سے (بھرہ کا) گورنرتھااور بڑافتیج اللیان مقرر اور خطیب تھا۔

حضرت معاویہ کوان کے باپ ابوسفیان نے بتا دیا تھا کہ زیاد اس کاصلبی بیٹا

 <sup>●</sup> صحیح بخاری کتاب الهبة ، باب من اهدی الی صاحبه ، رقم: ۲۰۸۱، مسلم کتاب فضائل
 الصحابه ، رقم: ۸۳

ہے اور نا جائز طریقے سے سمیہ کے بطن سے پیدا ہوا ہے ، اور کسی نے زیاد پر دعویٰ بھی نہ کیا تھا اور سمیہ لونڈی کا خاوند بھی کوئی نہ تھا۔اگراس کا خاوند ہوتا تو ہم کہتے:

«اَلُولَدُ لِلُفِرَاشِ وَلِلُعَاهِرِ الْحَجَرُ الْحَجَرُ الْعَاهِرِ الْحَجَرُ الْعَاهِرِ الْحَجَرُ ا

''بچہ مالک یا خاوند کا ہے اور زانی کے لیے پھر۔''

لیکن اس کا کوئی خاوند نہ تھا بلکہ وہ کسی کی لونڈی تھی اور ابوسفیان نے (دور جا ہلیت میں) اس سے شب باشی کی تھی ،جس کی بنا پراس کے ہاں زیاد پیدا ہوا، جسے حضرت معاویہ نے اپنے خاندان میں شامل کر لیا اور اس استلحاق پر تقید کرنے والوں نے اس بنا پر حضرت معاویہ پر اعتراض کیا کہ آیا وارث کے لیے کسی کو اپنے خاندان میں شامل کرنا جائز ہے یا نہیں؟

لیکن بیدا یک اجتها دی اور فقهی مسکه ہے، لہذا حضرت معاویہ فری اسلیلے میں کوئی الزام نہیں دھرا جا سکتا ، اگر چہ بعض اہل علم نے ان کے اس اقدام کو نا جائز قرار دیا ہے۔ لیکن اس کے باوجود بیدا جتها دی مسکلہ ہی ہے۔ اسی بنا پرامام مالک بن انس وغیرہ ائمکہ دین ، زیاد کوزیاد بن ابوسفیان کہتے تھے۔ بیہ ہے اس اقدام کا پس منظر، جس کی بنا پر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ وارضا ہ کو قصور وار قرار دیا گیا۔



# حضرت رسول کریم طلع علیم کے بعد خلیفہ کون؟

شیعہ صاحبان کہتے ہیں کہ حضرت علی ڈھائی خصرت ابو بکر ، حضرت عمر اور حضرت علی ڈھائی خصرت ابو بکر ، حضرت عمر اور حضرت علی فی خصات میں فی خصرت رسول کریم ملتے ہیں کے بعد خلیفہ بلافصل بھی وہی تصے اور وہ اس سلسلے میں بعض ایسے دلائل سے استدلال کرتے ہیں جواہال السنة کی کتابوں میں مذکور ہیں خواہ وہ بخاری اور مسلم کی مؤلفات میں ہیں یاسنن اور مسانید کے مؤلفین کی کتابوں میں ، چنانچہ ہم ان میں سے جے اور اہم دلائل کا ذکر کریں گے اور پھر ہم وضاحت کریں گے کہ وہ کس حد تک ان کے مقصد کو پورا کرتے ہیں۔

حضرت علی من النی مبالغہ آمیز تعریف سے بے نیاز ہیں، آپ حضرت رسول کریم طلط اور جنتی عورتوں کی سردار بیٹی کے شوہر ہیں ۔ مزید بر آس وہ حضرت رسول کریم کے چھازاد اور خلفاء راشدین میں سے چوتے نمبر پر ہیں ۔ آپ کے فضائل بہت زیادہ ہیں لیکن تنازعہ آپ کے فضائل کے متعلق نہیں کیونکہ وہ تو مسلمہ ہیں ،لیکن دیکھنا یہ ہے کہ آپ کے فضائل اس بات دلالت کرتے ہیں کہ آپ اینے پیشر وخلفاء سے پہلے خلافت کے حقدار تھے؟

حضرت علی رضائیز؛ کی اوّلیت کے متعلق شیعہ کے دلاکل

ا ـ حديث غدير يسے غلط استدلال اور اس كالتيح مفهوم:

شیعہ کے ہاں بیرحدیث اہم دلائل میں شار کی جاتی ہے، حتی کہ انہوں نے اس حدیث کے بارے میں گیارہ جلدوں پرمشمل ایک کتاب تالیف کی ہے اور اس کا

نام" كتاب الغدير" ي

اس حدیث کواما مسلم نے اپنی کتاب صحیح مسلم میں حضرت زید بن ارقم سے روایت کیا ہے ، کہ حضرت رسول کریم طفع آئے ہمیں مکہ اور مدینہ کے درمیان ، خم نامی تالاب کے پاس خطبہ دے رہے تھے، جس میں آپ نے اللہ تعالیٰ کی تعریف اور اس کی بزرگی بیان کی اور وعظ ونصیحت کی ،اس کے بعد فرمایا:

لوگو! میں بشر ہوں ممکن ہے کہ میرے پاس میرے رب کا فرستادہ (ملک الموت)
آجائے اور میں اس کی بات قبول کرلوں، لہذا میں تم میں دو چیزیں چھوڑ چلا ہوں۔
«اَوَّ لُهُمَا كِتَابُ اللَّهِ فِيُهِ الْهُلای وَالنَّوْرِ وَاسْتَمُسِكُوا بِهِ

'' ان میں سے پہلی چیز اللہ کی کتاب ہے اس میں ہدایت اور نور ہے تم اسے مضبوطی سے تھام لو۔''

چنانچہ آپ طفی آپ اس پڑمل کرنے اور اسے حرز جان بنانے کی ترغیب دی اس کے بعد فر مایا:

( وَاهُلُ بَيْتِي أَذَكِّرُكُمُ اللَّهَ فِي اَهُلِ بَيْتِي أَذَكِّرُكُمُ اللَّهَ فِي اَهُلِ بَيْتِي أَذَكِّرُكُمُ اللَّهَ فِي اَهُلِ بَيْتِي )
 أَذَكِّرُكُمُ اللَّهَ فِي اَهُل بَيْتِي )

" کہ میں تہہیں اپنے اہل بیت کے بارے میں اللہ کی یا دولا تا ہوں۔ "بیہ بات آپ نے تین مرتبہ کہی۔"

راوی حدیث حصین نے (حضرت زید بن ارقم زلائی سے) پوچھا: اے زیڈ! آپ کے اہل بیت کون ہیں؟

> کیا آپ کی بیویاں آپ کے اہل بیت میں سے نہیں ہیں؟ انہوں نے فرمایا:

'' ہاں کیکن آپ کے اہل بیت وہ ہیں جن پر آپ کے بعد صدقہ حرام ہے۔'' اس نے کہا:

"وه کون ہیں؟"

آپٌ نے فرمایا:

'' وه بین آل علی ، آل عقیل ، آل جعفر ، آل عباس ۔''

اس نے پوچھا:

'' کیاان سب پرصدقه حرام ہے؟''

انہوں نے فرمایا: ' ہاں۔'

اور سلم كے علاوہ ديگر كتب حديث مثلاً تر فرى الحد ﴿ نسانَى ﴿ كَ خَصَائُ ﴾ اور حاكم ﴿ وَغِيرَهُم مِيں بياضا فَهُ بِحَى ہِ كَ حَضِرت نِي كريم طِلْنَا اللَّهِ اللهِ مَن كُنتُ مَوُلاهُ فَعَلِيٌ مَوُلاهُ فَعَلِيٌّ مَوُلاهُ فَعَلِيٌّ مَوُلاهُ فَعَلِيٌّ مَوُلاهُ وَانْصُر مَن نَصَرَهُ اللهُ عَلَي بِحِي مِعْلاً ﴿ وَاللّٰهُ مَ وَاللّٰهُ مَن عَادَاهُ وَانْصُر مَن نَصَرَهُ وَانْحُدُ مَن خَذَلَةُ وَادِر الْحَقَّ مَعَةً حَيثُ دَارَ)

''اے اللہ تواس کا والی بن ، جواسے اپنا والی بنائے اور اس کے ساتھ دشمنی رکھ جواس کے ساتھ دشمنی رکھ جواس کی نفرت کرے اور اس کے ساتھ دشمنی رکھ جواس کی نفرت کرے اور اسے بے یارومددگار چھوڑے اور جدھروہ جائے حق کو ادھر پھیردے۔''

......

<sup>•</sup> صحيح مسلم كتاب فضائل الصحابه، رقم: ٣٦

و ترمذى - كتاب المناقب، باب مناقب على ، رقم: ٣٧١٣

**<sup>1</sup>** مسند احمد : ۳٤٧/٥

<sup>4</sup> خصائص على: ص: ٩٦، نمبر: ٧٩

ا مستدرك ۳/۱۱۰

علاوہ ازیں دیگراضا فے بھی ہیں جنہیں یہاں ذکر کرنے کی ضرورت نہیں۔ مقصد ریہ ہے کہ چے مسلم کی حدیث میں «مَنُ کُنُتُ مَوُ لَاهُ فَعَلِیٌّ مَوُ لَاهُ»

کے الفاظ نہیں ہیں البتہ تر مذی ،احمد ،نسائی اور حاکم وغیرہ میں (مٰدکورہ بالا الفاظ) حضرت نبی کریم نے فر مایا: نبی کریم سے مجے اسناد سے مروی ہیں۔اور دیگراضا فے مثلاً بید کہ حضرت نبی کریم نے فر مایا:

" اللُّهُمَّ وَال مَنُ وَالَاهُ وَعَادِ مَنُ عادَاهُ"

" اَللَّهُمَّ انْصُرُ مَنُ نَصَرَهُ وَ اخُذُلُ مَنُ خَذَلَهُ وَادِرُ الْحَقَّ مَعَهُ حَيْثَ دَارَ لَا لَهُمَّ انْصُرُ مَنُ نَصَرَهُ وَ اخُذُلُ مَنُ خَذَلَهُ وَادِرُ الْحَقَّ مَعَهُ حَيْثَ دَارَ لَوْ يَرْضُونُ بَيانِ مِواتِ ـ ①

(بہر حال) شیعہ صاحبان اس حدیث سے استدلال کرتے ہیں کہ حضرت علیٰ آئے فول: آئے بعد خلیفہ (بلافصل) ہیں،اوروہ کہتے ہیں کہ حضرت نبی کریم طفی آئے قول: « مَنْ کُنْتُ مَوُ لَاهُ فَعَلِیْ مَوُ لَاهُ»

کا مطلب بیہ ہے کہ علی ،خلیفہ ہیں اورمولی کامعنی والی ہے یعنی وہ سردار جس کی اطاعت کرناوا جب ہے۔ بیہ ہے ان کے استدلال کا پہلو۔

اور بیرحدیث انہی الفاظ کے ساتھ حضرت علی خلائی سے بھی مروی ہے، چنانچہ ایک مرتبہ آپ نے کوفہ کے رحبہ میں کھڑے ہو کر فر مایا کہ غدیر خم والے دن کن کن صحابہ نے حضرت نبی کریم طلط آئی آئے کومیرے متعلق میہ کہتے ہوئے سنا کہ « مَنُ کُنْتُ مَوُلَاهُ فَعَلَیٌّ مَوُلَاهُ » ©

چنانچہ بارہ بدری صحابہ کرام رشخ اللہ نے ندکورہ بالا حدیث کے سننے کی شہادت

❶ ديكهئي سلسلة الاحاديث الصحيحة، رقم: ١٧٥٠

۵ مسند احمد ۱۵۲،۸٤/۱

دی۔ لہذا پہلے ہم حضرت علی رفائیڈ کے متعلق حضرت نبی کریم طفی آیا کے اس قول کا سبب بیان کرتے ہیں۔ شیعہ صاحبان دعوی کرتے ہیں کہ حضرت نبی کریم نے ایک لاکھ (۱۰۰۰۰۰) کی تعداد کے لگ بھگ لوگوں کو (جحفہ کے شدید گرم علاقہ میں) خم کے حوض کے قریب جہاں جاج کرام کے اپنے اپنے وطنوں کو طرف واپس لوٹتے ہیں، اس لیے جمع کیا تا کہ آپ انہیں آگاہ کریں کہ جس کا میں مولی ہوں اس کا علی بھی مولی ہے، علاوہ ازیں وہ دیگرایسی چیزوں کا اضافہ بھی کرتے ہیں، جن کا ذکر ہو چکا ہے۔

اوراس حدیث کے دواسباب ہیں:

پہلا سبب یہ ہے جیسے کہ حضرت برید بن حصیب رفائی فرماتے ہیں کہ نبی کریم طفی آئے نہاں ( یمن میں کریم طفی آئے نہاں ( یمن میں الم طالب کو حضرت خالد بن ولید کے پاس ( یمن میں مال غنیمت ہے) خمس ® لینے کے لیے بھیجا۔ بریدہ کہتے ہیں کہ میں حضرت علی رفائی ہے بغض رکھتا تھا اور انہوں نے ( خمس سے حاصل ہونے والی لونڈی سے خلوت کے بعد ) عنسل کیا، تو میں نے حضرت خالد بن ولید سے کہا:تم اس کی طرف د کھتے نہیں ہو؟! جب ہم حضرت نبی کریم طفی آئے تا کی خدمت میں پیش ہوئے اور یہ قصہ آپ کے سامنے بیان کیا۔ تو حضرت نبی کریم نے فرمایا: اے بریدہ کیاتم علی سے بغض رکھتے ہو؟ میں بیان کیا۔ تو حضرت نبی کریم نے فرمایا: اس سے بغض نہ رکھو کیونکہ اس کاخمس میں اس سے زیادہ حق ہے۔ اس حد بیث کواما م بخاری والئے ہے نے فرمایا:

اس حد بیث کواما م بخاری والئے ہے نے اپنی صحیح میں بیان کیا ہے۔ © اس حد بیث کواما م بخاری والئے ہے نے اپنی صحیح میں بیان کیا ہے۔ © اور تر مذی کی روایت میں ہے کہ آپ طفی آئے نہ بریدہ سے فرمایا:

( مَن کُنتُ مُو لَاہُ فَعَلِیٌ مَو لَاہُ ) ®

<sup>•</sup> حضرت رسول کریمؓ نے حضرت خالد کو یمن میں غزوہ کے لیے بھیجا تھا ، جب انہوں نے فتح حاصل کر لی تو آنحضور ﷺ کی خدمت میں پیغام بھجوایا کہ آپ سی آ دمی کو تھیج کر مال غنیمت ہے خس منگوالیں۔

صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب بعث علی و خالد الی الیمن، رقم: ۲۳۵۰

ق ترمذی ـ کتاب المناقب ، باب مناقب علی ، رقم: ۳۷۱۲

دوسراسب یہ ہے جیسے کہ حضرت ابوسعید رخالینی فرماتے ہیں کہ حضرت علی رخالینی نے ہمیں صدقہ کے اونٹوں پرسوار ہونے سے روک دیا اور ایک شخص کوہم پر امیر مقرر کر کے خود حضرت نبی کریم طابقہ آپ کی طرف چل دیے، ابھی آپ راستے میں ہی تھے کہ صدقے کے اونٹوں والا قافلہ آپ سے مل گیا۔ جب آپ نے انہیں دیکھا تو پتہ چلا کہ ان کے نائب نے قافلہ والوں کو اونٹوں پرسوار ہونے کی اجازت دے رکھی تھی اور اونٹوں پرسواری کرنے کے نشانات بھی نظر آرہے تھے، تو آپ غصے ہوئے اور اپنے نائب کوڈ انٹ پلائی۔

حضرت ابوسعید رضائی فرماتے ہیں کہ جب ہم مدینہ پہنچ تو ہم نے حضرت رسول کریم طفی اللہ کی ختی کا شکوہ کیا۔۔۔ اور ایک روایت میں ہے کہ وہ حلّے (کپڑوں کے جوڑے) تھے اور حضرت علی رضائی نے انہیں پہننے میں ہے کہ وہ حلّے (کپڑوں کے جوڑے) تھے اور حضرت علی رضائی نے انہیں پہننے سے منع کر دیا تھا تو حضرت رسول کریم طفی آئے آنے فرمایا '' اے سعد بن مالک (ابو سعید) اپنے بھائی علی کے متعلق اس طرح کی بات نہ کیجئے !اللہ کی قتم! تم خوب جانتے ہو کہ اس نے اللہ کی راہ میں بہتر کیا ہے۔

اس روایت کے متعلق ، امام ابن کثیر مطلطین فرماتے ہیں کہ نسائی کی شرط پر اس کی سند جید ہے اور اسے امام بیہجی وغیرہ نے روایت کیا ہے۔

امام ابن کثیر وسطی بیان کرتے ہیں کہ چونکہ حضرت علی نے (یمن کے فاتح) لشکر کوصدقہ کے اونٹول پرسوار ہونے سے روکا تھا اور اپنے نائب کی طرف سے ان کودیئے گئے حلے (کیڑول کے سوٹ) واپس لے لیے تھے۔ اس لیے ان کے متعلق قبل وقال زیادہ ہو گیا، تو (واللہ اعلم) جب حضرت رسول کریم مطبق آیا مناسک جج ادا کر کے لوٹے ہوئے مدینہ کی راہ پر غدر برخم کے مقام پر پہنچہ تو آپ مطبق نے نے لوگول کے درمیان کھڑے ہوگ کرخطبہ دیا اور حضرت علی ڈوائٹیڈ کی صفائی بیان کی اور ان کی قدرومنزلت سے لوگول کو آگاہ کیا، تا کہ ان کے متعلق لوگول کے دلول میں پیدا ہونے والی کدورت زائل ہوجائے۔ ©

۱ البداية والنهاية: ٥/٥ و

یہ ہے سبب حضرت نبی کریم طلط اللہ کے فرمان «مَنُ کُنُتُ مَوُ لَاہُ فَعَلِیُّ مَوُ لَاہُ فَعَلِیُّ مَوُ لَاہُ فَعَلِیُ مَوُ لَاہُ فَعَلِیُ مَوْ لَاہُ فَعَلِیُ مَوْ لَاہُ فَعَلِی مَوْ لَاہُ فَعَلِی مَوْ لَاہُ فَعَلِی مَوْ لَاہُ فَعَلِی مِن قَصِل کِی بات وضاحت طلب ہے کہ حضرت علی رفائی کے الوداع کے موقع پر مکہ مکر مہ، یا عرفہ کے دن اس موضوع پر بات نہیں کی اور اپنی مدینہ والیس تک اس بات کومؤ خرر کھا، کس لیے؟

اس لیے کہ یہ معاملہ مدینہ والوں کے ساتھ خاص تھا کیونکہ جن لوگوں نے حضرت علی رفائی کے متعلق قبل وقال کیا تھا وہ مدینہ کے لوگ تھے اور یہی لوگ حضرت علی مناتھ غزوے پر گئے تھے۔

اورغدیر خم جُحُحفَة میں ہے اور بید مکہ سے تقریباً دوصد پچاس کلومیٹر دور ہے، جو شخص بید کہتا ہے کہ بید حاجیوں کے اپنے وطنوں کی طرف لوٹے ہوئے جدا ہونے کی جگہہ ہے وہ جھوٹا ہے، اس لیے کہ حاجیوں کے جمع ہونے کی جگہہ مکہ ہے اور ایک دوسرے سے جدا ہوکراپنے اپنے وطنوں کی طرف لوٹے کی جگہ بھی مکہ ہے اور لوٹنے کی جگہ مکہ سے دوسو پچاس کلومیٹر دور نہیں ہوسکتی، کیونکہ مکۃ المکر مہ والے مکہ میں صفیم جاور میں گھر جاتے ہیں اور طاکف و الے طاکف کی طرف اور یمن والے یمن کی طرف اور ایمن والے یمن کی طرف اور عمل کر لیتا ہے وہ مکہ سے اپنے وطن کولوٹ جاتا ہے، اور عرب قبائل بھی یہیں اپنا جج مکمل کر لیتا ہے وہ مکہ سے اپنے وطن کولوٹ جاتا ہے، اور عرب قبائل بھی یہیں رسول کریم کے ساتھ، مدینہ یا مدینہ کے داستے والوں کے سوااور کوئی نہ تھا اور انہی لوگوں کوآ پ نے اپنے خطبہ میں بید بات کہی کہ «مَنُ کُنُتُ مولاہ فَعَلِیّ مولاہ اُنہی مولاہ اُنہی مولاہ اُنہیں ما مفہوم ہے کہ جس کا میں والی ہوں اس کا علی بھی والی ہے اور اہل النة بین کہ اس کا مفہوم ہیں ہیہ کہ جس کو میں محبوب اور پیارا ہوں اس کو علی بھی حکمتے ہیں کہ اس کا مفہوم ہیں ہیہ کہ جس کو میں محبوب اور پیارا ہوں اس کو علی بھی

محبوب اور پیارا ہے۔ اور مولی کا معنی مَوَ اَلَاۃً ہے لیعنی نصرت اور محبت اور اس کا عکس مُعَادَاۃً ہے لیعنی دشمنی اور اس (مفہوم کے چند دلائل) یہ ہیں۔

ا۔ ایک تووہ اضافی جملہ جسے بعض اہل علم نے سیح قرار دیا ہے۔ کہ «اَللّٰهُم وَالِهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَ عَادِ مَنُ عَادَاهُ »اس میں ذکر کردہ الفاظ (مُوالاۃ اور مُعاداۃ)، مَنُ وَالاَهُ وَ عَادِ مَنُ عَادَاهُ »اس میں ذکر کردہ الفاظ (مُوالاۃ اور مُعاداۃ)، (فَعَلِی مُولَاهُ) کی شرح ہیں۔ یعنی یہ الفاظ حضرت علی ہن ابی طالب زائن ہیں۔ ساتھ لوگوں کی محبت کے سلسلے میں ہیں۔

اگرچہ حضرت علی المرتضلی و النین اس خطبہ میں کہی گئی بات سے بھی زیادہ باتوں کے مستحق تھے لیکن نبی کریم طبیع آبا کا یہ خطبہ حضرت علی کی وجہ سے نہ تھا بلکہ آپ کا یہ خطبہ حضرت علی کی وجہ سے نہ تھا بلکہ آپ کا یہ اس مقربین آپراں مقربین آپراں مقربین آپراں مقربین آپراں مقربین ایک سے زیادہ مرتبہ آپرام فرماتے تھے، چنانچہ آپ نے (اس موقعہ پر)لوگوں کو کتاب اللہ اوراپنے اہل بیت کے بارے میں تصیحت کی اور بتایا کہ کتاب اللہ کی پیروی اور اہل بیت کا احترام اور تو قیر واجب تصیحت کی اور بتایا کہ کتاب اللہ کی پیروی اور اہل بیت کا احترام اور تو قیر واجب ہے۔ اس کے بعد آپ طبیع آپرانے خضرت علی و النہ کی اور فرمایا: « مَن کُنْتُ مُولًا وُ فَعَلِیٌ مَولًا وُ لَا ہُ کہ جس کو میں محبوب اور بیارا ہوں اسے علی بھی محبوب اور بیارا ہوں اسے ملی بھی محبوب اور بیارا ہے۔

س\_ مَوْ لاه كالفظ كس كس معنى يردلالت كرتا ہے؟

ابن الا ثیر کہتے ہیں کہ مولی کا لفظ ، رب ، ما لک ، منعم ، ناصر ، محبّ ، حلیف ، غلام ، آزاد کردہ غلام ، چچازاد ، داماد ، پر بولا جاتا ہے۔ ® عرب لوگ ان سب پر لفظ مولی بولا کرتے ہیں۔

اس حدیث میں امامت کا ذکر نہیں ہے کیونکہ اگر حضرت نبی کریم طلط اللہ کا در اس علیہ کا

<sup>•</sup> النهاية في غريب الحديث ٥ /٢٢٨

اراده خلافت كا بوتا تو آپ وه لفظ نه بولتے جوان تمام معانی كامتحمل ہے، جنہيں ابن الا ثير نے بيان كيا ہے، بلكه آپ نے صاف كهد و يناتھا كه «عَلِيٌّ خَلِيفَتِيُ مِنُ بَعُدِي الا ثير نے بيان كيا ہے، بلكه آپ نے صاف كهد و يناتھا كه «عَلِيٌّ خَلِيفَتِيُ مِنُ بَعُدِي الاِمامُ مِنُ بَعِدِي "يا فرماتے: «إِذَا اَنَا مِتُّ فَاسُمعُوا يا يوں فرماتے كه عَلِيٌّ الْإِمَامُ مِنُ بَعِدِي "يا فرماتے كاكوئي فيصله كن واضح واطيعُوا لِعَلِيِّ ابن اَبِي طالب »وغيره كيان آپ نے اس طرح كاكوئي فيصله كن واضح كم نهيں بولا جو (اس حديث كے نام پرصديوں بعد بريا ہونے والے) اختلاف كوختم كرديتا بلكه آپ طيني آپ نے صرف بي فرمايا كه «مَن كُنت مولاه فَعَلِيٌّ مَوُلاكُمُ وَبِئُسَ هُو اللَّهُ هِي مَوُلَاكُمُ وَبِئُسَ الْمَصِيْرُ ﴾ [الحديد: ١٥]

'' کہتمہاراٹھکانا آگ ہے وہی (آگ) تمہارامولی ہے اور بڑا بُراٹھکانا ہے۔'' اللہ نے آگ کو کفار کے ساتھ ملی رہنے اوران سے چمٹے رہنے کی وجہ سے ان کامولی قرار دیا۔

٢- حضرت على المرتضى و النفي كي موالاة "كاوصف آپ كى زندگى اوروفات اور حضرت رسول كريم طلطنا على المرتفى و الله الله على الله على الله الله على الله الله على الله الله على الل

'' کہتمہارامولیٰ اللہ ہے اوراس کا رسول اوروہ لوگ جوا بمان لائے۔'' اور حضرت علی رخالٹیز ایمان لانے والوں کی پہلی فہرست میں ہیں۔

مشہور شیعہ عالم نوری طبری کہتا ہے کہ حضرت رسول کریم مشیکی نے غدیر خم کے دن اپنے بعد حضرت علی خالفہ بافصل ہونے کی تصریح نہیں کی۔ دیکھے فصل الخطاب، ص: ۲۰۵۔ ۲۰۹

(واو کے کسرہ کے ساتھ) سے ہے اور اس سے مراد حکومت ہے اور مولی ، وَ لَا يَةٌ (واو کے کسرہ کے ساتھ) سے ہے اور اس کا معنی محبت اور نصرت ہے ، اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔ ﴿ فَإِنَّ اللّٰهَ هُو مَوْ لَاهُ وَ جِبُرِ يُلُ وَ صَالِحُ الْمُوْمِنِيْنَ ﴾ [تحریم: ٤] ''کہ اللہ تعالی اس کا مولی ہے اور جرئیل بھی اور نیک مونین بھی۔'' لیعنی محبت ، نصرۃ اور تا تید کے اعتبار سے۔

٨\_ حضرت ابراً بهيم عَلَيْلًا كَي قوم كِمتعلق ارشا دفر مايا:

﴿ إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبُرَاهِيْمَ لَلَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُ ﴾ [آل عمران: ١٨]

'' کہ ابراہیم (مَالیٰلُ) کے سب سے بڑھ کر حقد ارتو وہ لوگ ہیں جنہوں نے اس کی پیروی کی۔' یہاں اُو لٰی سے بیمرا دنہیں ہے کہ ابراہیم کے پیروکار،ابراہیم مَالیٰلُا کے امام اور خلیفہ ہیں۔ بلکہ حضرت ابراہیم ہی ان کے امام اور کیس ہیں۔' و۔ امام شافعی مطّلی قریش بی شیخیہ حضرت زیر بن ارقم کی حدیث کے متعلق فرماتے ہیں کہ «مَنُ کُنُتُ مَوُلَاهُ فَعَلِیٌّ مَوُلَاهُ» میں مَوُلی سے اسلام کی وَلاء (محبت اور نصرت) مراد ہے۔ ®

جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ مَوْلَى الَّذِينَ الْمَنُوا وَأَنَّ الْكَافِرِيْنَ لَا مَوْلَى لَهُمُ ﴿ [محمد: ١١] ''اس ليے كه الله تعالى ، ايمان لانے والوں كا مولى ہے اور كا فروں كا كوئى مولى نہيں ہے۔''

(مخضریہ کہ مذکورہ بالا) حدیث اس بات پر دلالت نہیں کرتی کہ حضرت علی خالٹیۂ حضرت نبی کریم طفع آئے ہے بعد خلیفہ ہیں، بلکہ وہ تو اس بات پر دلالت کرتی علی خالٹیۂ حضرت علی المرتضٰی خالٹیۂ اللہ تعالیٰ کے اولیاء سے ہیں اور ان کی موالات (محبت، نصرت، تائید) واجب ہے۔ (وباللہ التوفیق)

۲۲۸/٥ الخديث غريب الحديث ٢٢٨/٥

# ۲۔حدیث الکساء سے غلط استدلال اوراس کا سیحے مفہوم

ام المومنين سيّده عا كشه صدّيقه و النّه ابنت ابوبكر صديق بيان كرتى بين: ® كما يك دن حضرت نبى كريم طيّن الكي اوران يركمبل تفاتو آپ نے حضرت على، حضرت فاطمهُ ، حضرت حسنٌ ، حضرت فاطمهُ ، حضرت حسنٌ ، حضرت مناگهُ واس كے بنچ داخل كرليا اور برُ ها: ﴿ إِنَّهَا يُويُدُ اللّٰهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ الرّبِحُسَ اَهُلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمُ وَلَيْ اللّٰهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ الرّبِحُسَ اَهُلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمُ تَطُهُيرًا ﴾ واحزاب: ٣٣] ٥

وہ اس حدیث سے اس بات پر استدلال کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ان سے ناپا کی (خسیس عادات اور قبیج افعال) دور کرنا چاہتا ہے اور اللہ تعالیٰ جس چیز کا ارادہ کرتا ہے وہ چیز ہو جاتی ہے، لہذا جب اللہ تعالیٰ نے ان سے ناپا کی دور کر دی تو وہ معصوم ہو گئے اور جب وہ معصوم ہو گئے تو ان کا دوسروں کی نسبت، خلافت کا اولین مستحق ہونا وا جب گھہرا۔ اور یہ دعویٰ بہت ہی وجو ہات کی وجہ سے باطل ہے۔

ک پہلی بات تو بہ ہے کہ بہ آیت جس کا نام آیة التطهیر رکھا گیا ہے، بہ حضرت رسول کریم طفی ہے آیت جس کا نام آیة التطهیر رکھا گیا ہے، بہ حضرت رسول کریم طفی ہے آئی ہوئی ہے ( دیکھیے) اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے:

﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسُتُنَّ كَاحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ إِن اتَّقَيُتُنَّ فَلا تَخْضَعُنَ بِالْقَوُلِ فَيَطُمَعُ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَ قُلُنَ قَوُلًا مَعُرُوفًا ۞ وَقَرُنَ

<sup>۔</sup> بیر حدیث ان لوگوں کی کذب بیانی اور دروغ گوئی کا پر دہ چاک کررہی ہے، جو دعویٰ کرتے ہیں کہ صحابہ، حضرت علیٰ کے فضائل چھپاتے تھے۔اس حدیث کواس عائشہؓ نے روایت کیا جن کے متعلق وہ کہتے ہیں کہ وہ حضرت علیٰ وفاطمہ وحسین ﷺ بین خض رکھتی تھیں۔

صحیح مسلم کتاب فضائل الصحابة، رقم: ٦١ مختصرًا

فِي بُيُوْتِكُنَّ وَ لَا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ الُجَاهِلِيَّةِ الْاُولٰي وَ اَقِمُنَ الصَّلُوة وَ الْتَيْنَ الزَّكُوةَ وَ اَلِمَّهُ وَ رَسُولَهُ إِنَّمَا يُرِيْدُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنُكُمُ التَّيْنَ الزَّكُوةَ وَاَطِعْنَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ إِنَّمَا يُرِيْدُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنُكُمُ اللَّهِ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنُكُمُ اللَّهِ عَلَى فِي اللَّهِ مَا يُتُلٰى فِي اللَّهَ عَلَى اللَّهُ كَانَ لَطِيْفًا خَبِيرًا ﴾ بيُوتِكُنَّ مِنْ ايَاتِ اللَّهِ وَالُحِكُمَةِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ لَطِيْفًا خَبِيرًا ﴾

[الاحزاب: ٣٢\_٣٤]

''اے نبی کی بیویو! تم دیگرعورتوں کی طرح نہیں ہو،اگرتم نے تقوی اختیار کرنا ہے تو لوچ دار لہجے میں گفتگو نہ کرنا، ورنہ جس شخص کے دل میں کھوٹ ہے وہ (ناجائز) طبع کرے گااورتم نے بھلائی کی بات کرنا، اوراپنے اپنے گھروں میں کھم کی رہنا اور کہلی جا ہلیت کا سابنا وَ، سنگار نہ کرنا اور نماز قائم کرنا اور زکو ۃ ادا کرنا اور اللہ اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرنا، اللہ تعالی تو تم اہل بیت سے دنائت دور کرنا چا ہتا ہے اور تمہیں پوری طرح (میل سے) پاک کرنا چا ہتا ہے اور تمہارے گھروں میں جواللہ کی آیات اور حکمت کی تعلیم دی جاتی ہے اسے یاد رکھنا ہے شک اللہ تعالی باریک بین اور خبرر کھنے والا ہے۔''

جوشخص ان آیات کے سیاق وسباق پرغور کرے گاوہ اس بات پریقین کرے گا کہ یہ آیات خاص طور پرحضرت نبی کریم مسطیق آئی کی از واج سے متعلق ہیں۔ اور وہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے فرمان ﴿ إِنَّهَا يُوِيُدُ اللّٰهُ لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ ﴾ سے بھی استدلال کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے عَنْگُمُ فرمایا ہے عَنْگُنَّ نہیں فرمایا اور یکھے رکھے کئے فرمایا ہے۔ یُطھّر کُمُ فرمایا ہے۔ یُطھّر کُمُ فرمایا ہے۔ یُطھّر کُمُ فرمایا ہے۔ یکھے رکھے کئے نہیں فرمایا۔

(مزید برآں) وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ یہاں میم جمع مذکر کا استعال بھی اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ حضرت نبی کریم طشے آیا کی بیویاں، تطھیر سے خارج ہیں اور حدیث (عائشہؓ) کی دلیل سے حضرت علیؓ، فاطمہؓ، حسنؓ، حسینؓ اس میں داخل ہیں۔ ليكن بياستدلال باطل ہے كيونكه آيت (يعنی فرمان باری تعالی ) متصل ہے: ﴿ وَ قَرُنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَ لَا تَبَرَّ جُنَ تَبَرُّ جَ الْجَاهِلِيَّةِ اللَّهُ وَ اَقِمُنَ الصَّلُوةَ وَ اَتَّيْنَ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجُسَ وَ آتَيْنَ الزَّكُوةَ وَ اَطِعُنَ اللَّهَ وَ رَسُولَةً إِنَّمَا يُرِيُدُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجُسَ اَهُلَ النَّبَتِ وَ يُطَهِّرُكُمُ تَطُهِيرًا ﴾ اس كمتصل بعدفرمايا: ﴿ وَاذْكُرُنَ مَا يُتلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَ ﴾ ان آيات ميں خطاب ممل طور پرازواج مظهرات سے ہے۔

ورسری بات یہ ہے کہ نون مؤنث کی بجائے میم جمع اس لیے ذکر کیا ہے کہ حضرت نی کریم طفی آیا بھی ان میں داخل ہیں اور آ پ اہل بیت کے سر براہ اور کیس ہیں۔ اور یہ عربی زبان کا اصول ہے کہ فذکر و مؤنث کے اشتراک پر صیغہ فذکر لایا جاتا ہے۔ اللہ تعالی نے حضرت ابراہیم مَالِیل کی بیوی کے تعلق بھی، اس طرح خطاب فرمایا ہے۔ اللہ تعکیبین مِن اَمُو اللّهِ ، رَحْمَتُ اللّهِ وَ بَرَکَاتُهُ عَلَیْکُمُ اَهُلَ الْبَیْتِ اِلّٰهِ مَجِیدٌ مَجیدٌ اُلهِ وَ بَرَکَاتُهُ عَلَیْکُمُ اَهُلَ الْبَیْتِ اِلّٰهِ مَجیدٌ مَحیدٌ مَحیدُ اللهِ وَ بَرَکَاتُهُ عَلَیْکُمُ اَهُلَ الْبَیْتِ اِلّٰهِ مَحِیدٌ مَحیدُ اللهِ وَ بَرَکَاتُهُ عَلَیْکُمُ اَهُلَ الْبَیْتِ

'' کیا تو اللہ کے حکم پر تعجب کرتی ہے ، اہل بیت تم پر اللہ کی رحمت اور اس کی برکتیں ہیں ، بے شک وہ تعریف کیا گیا اور سراہا گیا ہے۔''

اس آیت حضرت ابراہیم عَلَیْنا اور ان کی بیوی کو اہل بیت کہا گیا ہے اور حضرت موسیٰ کا قصہ بیان کرتے ہوئے بھی اللہ تعالیٰ نے ارشاد فر مایا: ﴿ فَلَمَّا قَضٰی مُوْسٰی الْاَ جَلَ وَ سَارَ بِاَهْلِهِ ﴾ [القصص: ٢٩]

آیت میں داخل نہیں ہیں۔ اور نہ ہی عنکم کا لفظ ان کے متعلق ہے بلکہ وہ حدیث کساء کی بناء پر اہل بیت میں داخل ہیں ، آیت کی دلیل سے نہیں۔ چنا نچہ حدیث کساء اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ حضرت علی ، فاطمہ ، حسن ، حسین اہل بیت نبی میں داخل ہیں اسی بنا پر آپ نے ان کو کمبل میں ڈھانپ کر پڑھا۔ ﴿إِنَّمَا يُوِيْدُ اللّٰهِ لِيُنْهِ بَا يُدُوْمِ اللّٰهِ عَنْكُمُ الرِّ جُسَ اَهُلَ الْبَیْتِ ﴾ اوران کو اہل بیت میں داخل کرلیا۔

تیسری بات یہ ہے کہ اہل بیت النبی طفیقی از واج النبی تک پہنچتا ہے اور حضرت علی اور حسن و حسین و فاطمہ رضوان اللہ علہ یم سمیت دوسروں تک بھی پہنچتا ہے جسیا کہ زید بن ارقم کی حدیث سے ثابت ہے، کیونکہ جب ان سے پوچھا گیا کہ آپ کی بیویاں آپ کے اہل بیت میں داخل ہیں؟ تو انہوں نے فر مایا: آپ کی بیویاں اہل بیت میں داخل ہیں، کین آپ کے وہ اہل بیت وہ بھی ہیں، جن پرصد قہ حرام ہے اور وہ ہیں آل علی، آل جعفر، آل عقیل، آل عباس۔ 
©

اس اعتبار سے اہل بیت النبی کا مفہوم (مٰدکورہ بالا افراد سے) بھی وسیع ہو گیا۔ چنانچہ آپ کی بیویاں تو آیت مبارکہ کی روسے اہل بیت میں داخل ہوئیں۔
اور سیدناعلی المرتضلی اور سیدہ فاطمہ اور ان کے بیٹے سیدنا حسن وحسین حدیث کساء کی روسے داخل ہوئے۔

اورآ ل عباس ،آل عقیل ،آل جعفر ،حدیث زید بن ارقم کی وجہ ہے۔ اورآ ل حارث بن عبد المطلب حضرت نبی کریم کے اس قول کی روسے اہل بت میں داخل ہوئے کہ

"إِنَّ الصَّدَقَةَ لَا تَنْبَغِي ُلِآلِ مُحَمَّدٍ إِنَّماً هِيَ أَوُ سَاخُ النَّاسِ" © " " " كه بِشك صدقه ال محمد كالكَ نهيں ہے۔ " " كه بِشك صدقه ال محمد كالكَ نهيں ہے۔ " " كه بِشك صدقه ال محمد كالكَ نهيں ہے۔ "

<sup>•</sup> صحيح مسلم - كتاب فضائل الصحابة، رقم : ٣٦

٢٦٧: مسلم ـ كتاب الزكواة ، رقم: ١٦٧

چارٹ شجرہ بني هاشم

چنانچه پیسب اہل بیت النبی ہیں ، بلکه تمام بنو ہاشم اہل بیت ہیں اوران سب یرصدقہ حرام ہے۔

چوتھی بات بہ ہے کہاس آیت میں اس بات کا ذکر نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان ہے دنائت دور کر دی ، بلکہ اس بات کا ذکر ہے کہ اللہ تعالیٰ ان سے دنائت وخست دور کرنے کا ارادہ رکھتا ہے اور بیارادہ شرعیہ ہے، قدریہ بیس ہے اورارادہ قدریہ، ارادہ شرعیہ سے الگ چیز ہے ، اللہ پیند کرتا ہے کہ ان سے دنائت وخست دور کر دے اور يقيناً الله تعالى نے حضرت علی و فاطمہ خالتُهاوران کےصاحبز ادوں حضرت حسنٌ وحسین الاوراز واج مطہرات اور آل عقیل، آل جعفر، آل عباس سے دنائت وخست دور کر دی، لیکن پھربھی اس آیت میں ارادہ شرعیہ ہی مراد ہے،اس کی وجہ پیہے کہاسی حدیث میں ہے کہ جب حضرت نبی کریم طلب اللہ نے سا دات اربعہ براینا کمبل پھیلا یا تو فر مایا:

" اَللّٰهُمَّ هَوُّلاءِ اَهُلُ بَيْتِي ، اَللّٰهُمَّ أَذُهَبُ عَنْهُمُ الرَّجُسَ" 

( اَللّٰهُمَّ هَوُ لَاءِ اَهُلُ بَيْتِي ، اَللّٰهُمَّ أَذُهُبُ عَنْهُمُ الرَّجُسَ

'' کہاےاللہ بیمیر بےاہل بیت ہیںان سے دنائت وخست دورکر دے۔''

تو جب الله تعالیٰ ( آیت مبارکه کی روسے ) ان سے دنائت وخست لے گیا ہے تو پھراس فر مان کا کیا مطلب کہا ہے اللہ ان سے دنائت دورکر دے؟!

حضرت نبی کریم طفی ایم کی وعااس بات کی دلیل ہے کہ آیت محولہ میں اللہ تعالیٰ کاارادہ ،شرعی ارادہ ہے،قدری نہیں ہے جس طرح کہاللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ يُرِيُدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمُ وَ يَهُدِيَكُمُ سُنَنَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِكُمْ وَ يَتُوْبَ عَلَيْكُمْ وَ كَانَ اللَّهُ عَلِيُمًا حَكِيْمًا ۞ وَاللَّهُ يُرِيْدُ اَنُ يَتُوْبَ عَلَيْكُم وَ يُرِيُدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتَ أَنْ تَمِيلُوْا مَيُّلا عَظِيُمًا ۞ يُرِيدُ

اللُّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُم وَ خُلِقَ الْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٦-٢٦]

سنن الترمذي - كتاب المناقب باب مناقب اهل بيت النبي ، رقم: ٣٧٨٧

'' کہ اللہ تعالیٰ تمہارے لیے بیان کرنے کا ارادہ کرتا ہے اور تمہیں پہلے لوگوں کے طور طریقے کی راہنمائی کرنا چاہتا ہے اور تمہاری توبہ قبول کرنا چاہتا ہے۔ اور اللہ جا در تمہاری توبہ قبول کرنا چاہتا ہے اور خواہشات کی چیروی کرنے والے چاہتے ہیں کہ تم (خواہشات کی طرف) مکمل طور پر جھک جا فاور اللہ تعالیٰ تم پر تخفیف کرنے کا ارادہ رکھتا ہے اور انسان کمزور پیدا کیا گیا ہے۔' جا واور اللہ تعالیٰ نے جتنے ارادے ذکر کیے ہیں وہ سب شرعی ہیں ، اللہ چاہتا ہے کہ سب لوگوں کو بخش دے ، اللہ چاہتا ہے کہ سب لوگوں کو بخش دے ، اللہ چاہتا ہے کہ سب لوگوں کو بخش دیے ۔ کیسب لوگوں کو بخش دیے ، اللہ چاہتا ہے کہ سب لوگوں کو بخش دیا ہے۔ نہیں کیونکہ قرآن میں ہے

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمُ فَمِنْكُمُ كَافِرٌ وَ مِنْكُمُ مُؤْمِنٌ ﴾ التغان : ٢] '' كه الله وه ذات ہے جس نے تمہیں پیدا كیا چنانچة میں مومن بھی ہیں اور كافر

''' کہاللہوہ ذات ہے۔'س نے 'ہیں پیدا کیا چنا کچہم میں مو من جی ہیں اور کا ' بھی ہیں ''

اوراللہ تعالی بخشا تو سب کو چا ہتا ہے کی جنہوں نے کفر کیا انہیں نہیں بخشے گا۔''
پانچویں وجہ یہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالی ہرانسان سے میل دور کرنا چا ہتا ہے
اور ہرایک مؤمن سے بھی ، اسی لیے تو اللہ کے رسول نے نمازی کو گندی جگہوں سے
بچنے کی ہدایت کی ہے اور اللہ تعالیٰ کا ارشاد بھی ہے کہ ﴿ وَ ثِیابَكَ فَطَهِّرُ ﴾ مدرد: ٤] اوراسے وضوا ورغسل جنابت كا حكم دیا۔

چھٹی بات یہ ہے کہ تطهیر فقط حضرت علیؓ ، حضرت فاطمہؓ ، حضرت حسٰؓ ، حضرت حسنؓ ، حضرت حسن ؓ ، حضرت حسن ؓ ، حضرت حسن ؓ پرختم نہیں ہوئی بلکہ دوسروں کے لیے بھی ہے جبیبا کہ قر آن مجید میں ہے۔
﴿ خُدُ مِنُ اَمُوَ الِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُ هُمْ وَ تُزَكِّيْهِمْ بِهَا ﴾ [توبه: ١٠٣]

'' کہان کے اموال سے صدقہ وصول کر کے انہیں پاک بیجئے اوران کا تزکیہ سیجئے۔''

دوسری جگه ارشا دفر مایا:

﴿ وَ لَكِنَ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمُ وَ لِيُتِمُّ نِعُمَتَهُ عَلَيْكُمُ ﴾ [المائده: ٦]

''لیکن وہ تہمیں پاک کرنا جا ہتا ہے اور تا کہتم پراپنی نعمت پوری کرے۔''

سورهٔ انفال میں فرمایا:

﴿ وَ يُنَزِّلُ عَلَيْكُمُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُمُ بِهِ وَيُذُهِبَ عَنُكُمُ رِجُزَ الشَّيُطَان ﴾ [الانفال: ١١]

''اور وہ تم پر آسان سے پانی برساتا ہے تا کہ تہمیں پاک کرے اور تم سے شیطان کی پلید گی دور کرے۔''

ساتویں بات بیہ ہے کہ دنائت وخست کی دوری اس بات پر دلالت نہیں کرتی کہ سا دات کرام، حضرت رسول کریم مسطی آتے کے بعد خلیفہ ہیں، بلکہ ہم تو یقین رکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ حضرت علی رہائی سے دنائت لے گیا اور آپ مومنوں کے مولیٰ قرار پائے ۔ اسی طرح حضرت حسن، حسین اور سیدہ فاطمہ رہائی ہے ہی بلکہ اسی طرح از واج مطہرات سے بھی دنائت لے گیا تجھی توان کا نام امہات المونین رکھا اور فر مایا: "وَازُواجُهُ أُمَّهَا تُهُمُ"

اوراس طرح مذکورہ بالا آیات کی روسے اللہ تعالیٰ تمام، صحابہ کرام ریخاللہ ہے۔ بھی دنائت وخست لے گیا۔ <sup>©</sup>

اس شب کارد پڑھنے کے لیے مختصر تخدا ثناعشر بیص:۱۳۹۔ کا مطالعہ کیجئے۔

# ۳-آیت ولایت سےغلط استدلال اوراس کا صحیح مفہوم

اس سے ان کی مراد الله تبارک و تعالی کا مندرجه ذیل فرمان ہے: ﴿ إِنَّمَا وَلِیُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِینَ آمَنُوا الَّذِینَ یُقِیمُونَ الصَّلُوٰةَ وَیُمُونَ ﴾ [المائده: ٥٥]

'' كەتمہارا دوست تو صرف اللہ ہے اوراس كا رسول اور وہ مومن جونما زقائم كرتے ہىں اورز كو ة اداكرتے ہيں اور وہ جھكنے والے ہيں۔''

انہوں نے اس آیت کی تفسیر میں حضرت علی المرتضلی رہائی کا ایک عمل روایت کیا ہے، کہ وہ نماز پڑھ رہے تھے اور رکوع کی حالت میں تھے، کہ ایک فقیر نے صدقہ، یاز کو ق کا سوال کیا تو حضرت علی المرتضلی رہائی نے اس کی طرف اپناہا تھ رکوع کی حالت میں ہی بڑھا دیا، تو اس فقیر نے آپ کے ہاتھ سے انگوٹھی اتار لی۔ اس پر اللہ نے بہ آیت نازل فرمائی۔

وہ کہتے ہیں کہ سوائے حضرت علی خالٹیٰ کے کسی اور نے رکوع کی حالت میں ز کو ۃ نہیں دی ،اس لیے وہی و لی ہیں اور وہی خلیفہ ہیں ۔

اس آیت سے ان کے استدلال کا جواب کی طرح سے ہے۔

ا پہلی بات تو یہ ہے کہ اس واقعہ کی سند سی خی نہیں ہے اور حضرت علی زالٹی سے یہ بات ثابت ہی نہیں ہے کہ انہوں نے حالت رکوع میں انگوشی صدقہ میں دی ہو، سیان اللہ! وہ اپنے زعم میں اس سے حضرت علی زائٹی کی مدح کرنا چاہتے ہیں۔لیکن آپ کو ان کی مدح کی کوئی ضرورت نہیں کیونکہ آپ کووہی مدح کافی ہے جو اللہ تبارک و تعالی اور اس کے مقدس رسول نے فرمائی ہے۔لیکن وہ مدح کی بجائے تبارک و تعالی اور اس کے مقدس رسول نے فرمائی ہے۔لیکن وہ مدح کی بجائے

قدح كربيطة بين، كيونكه الله تعالى فرما تا ہے:

﴿ قَدُ اَفُلَحَ الْمُوْمِنُونَ ۞ الَّذِيْنَ هُمُ فَى صَلَوْتِهِمُ خَاشِعُونَ ﴾ [مومنون: ١-٢]

" كمان مومنول نے فلاح پائی جواپنی نمازوں میں خشوع کرنے والے ہیں۔ "
اور حضرت نبی کریم طفیع آخ فر ماتے ہیں کہ

﴿ إِنَّ فِي الصَّلُوةِ شُغَّلًا ﴾ " ' ' كهنماز مين مشغوليت ہے۔ ' '

تو ہم کس طرح مان لیں کہ حضرت علی وُلِیَّیْ جو کہ خاشعین کے اماموں اور ان کے سربر آوردہ لوگوں میں سے ہیں، وہ نماز کی حالت میں صدقہ کرتے پھریں۔کیا ایسانہیں ہوسکتا تھا کہ وہ اپنی نماز پوری کر لیتے اور پھرصدقہ کرتے؟ اور بہتر طریقہ بھی بہی ہے کہ انسان حسب طاقت اپنی نماز میں خشوع کرے اور اس طرح کے کام نماز کے بعد تک مؤخر کرے۔

© دوسری بات بیہ کے ذکو ق کی ادائیگی کا اصل طریقہ توبیہ ہے کہ زکو قادا کرنے والا ، زکو ق مانگنے والے کا انتظار نہ کرے (بلکہ زکو ق کی ادائیگی شروع کردے۔)

کیا یہ بات افضل ہے کہ آ دمی اپنی زکو ۃ اپنے پاس رکھ چھوڑے اور پھر
انظار کرے کہ لوگ دروازہ کھٹکھٹا ئیں تو انہیں اپنے مال کی زکو ۃ دے؟ یا وہ بغیر کسی
کا انظار کئے خودزکو ۃ اداکردے؟ اس میں کوئی شک نہیں کہ دوسراطریقہ افضل ہے۔
کا تیسری بات یہ ہے کہ حضرت علی ڈٹاٹئی حضرت رسول کریم طفی تاہی کی زندگی
میں نا دار تھے، اسی لیے تو آپ کی طرف سے حضرت فاطمہ کومہر میں صرف ایک درع
مل سکی اور مالی صورت میں مہر خیل سکا، کیونکہ آپ کے پاس مال نہ تھا اور آپ جیسے
نا دار پرزکو ۃ ویسے بھی فرض نہیں ہے اور حضرت رسول کریم طفی تھی کے زندگی میں تو

• صحیح بخاری ، کتاب العمل فی الصلوة، باب ما ینهی عن الکلام، رقم: ۱۱۹۹، صحیح مسلم - کتاب المساجد، رقم الحدیث: ۳٤ آپ نے بیہ بات اس وقت ارشاد فرمائی جب ﴿قُورُمُوا لِلّٰهِ قَانِتِیْنَ﴾ نازل ہوئی اور نماز کی حالت سیسلام کا جواب دیناممنوع قرار یا یا (مترجم)

آپ پرز کو ة فرض نہیں ہوئی تھی۔

و چوهی بات یہ ہے کہ اس آیت میں رکوع کی حالت میں زکو ہ دینا قابل تعریف ہوتا تو یم کل نہیں ہے، اس لیے کہ اگر رکوع کی حالت میں زکو ہ دینا قابل تعریف ہوتا تو یم کم مشروع ہوجاتا، کیونکہ اگر اللہ تعالی اس حالت میں زکو ہ دینے والے کی تعریف کرتا ہے تو رکوع کی حالت میں یہ کام سنت قراریا تالیکن کسی عالم نے اس کا فتو کا نہیں دیا۔

و یا نچویں بات یہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالی نے اقامت صلو ہ کا لفظ ارشا دفر مایا ہے اور اقامت ، ادائیگی سے منفر دچیز ہے، کیونکہ عبد اللہ بن عباس کے بقول اقامت صلو ہ کا معنی ہے کہ نمازکو اسی طریقے سے اداکیا جائے جس طرح حضرت رسول کریم سے آور اگل ہے۔ اداکی ہے۔ یعنی طہارت، رکوع ، تجود ،خشوع وخضوع ، ذکر و قر اُت میں درجہ کمال کے ساتھ، یہ ہے اقامت صلو ہ ۔ اگر (وَ هُمُ مُرَا کِعُونُ نَ) سے مراد رکوع ہوتا توا قامت صلو ہ کے بعد دوبارہ رکوع کی حالت بیان کرنے کا کیا مطلب؟

بلاشبہ مطلب بیہ ہوا کہ راکعون سے مراد (خاضعون لِلّٰهِ تبار ف و تعالیٰ) ہے۔ ہے جسیا کہ قرآن کیم میں حضرت داؤد کے تذکر ہے میں ہے۔

﴿ وَ ظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ فَاسْتَغُفَرَ رَبَّهُ وَ خَرَّ رَاكِعًا وَ اَنَابَ ﴿ [ص: ٢٤] " كرداؤ د نے سمجھا كرہم نے اسے آزما یا تو اس نے اپنے رب سے معافی مانگی اور وہ سجد ہوا۔''

اس آیت میں ( دَا کِعًا ) سے مراد (سَاجِدًا ) ہے۔اسے ( دا کِعًا ) کے لفظ سے تو اس وجہ سے تعبیر کیا کہ وہ اللہ کے سامنے ذلت کی خاطر جھک گئے ۔

اوراسی طرح سورۂ مرسلت [ ۴۸ ] میں ہے:

﴿ وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لَا يَرْكَعُونَ ﴾ [المرسلات: ٤٨]

'' کہ جب انہیں کہا جاتا ہے کہ اللہ کے فر ما نبر دارین جاؤتو و ہ فر ما نبر داری نہیں

کرتے۔''

اس میں (اِدْ کُعُوا) سے مراد (اخْضَعُوا) ہے۔ اوراسی طرح سورہ آلعمران [۳۳] میں ہے:

﴿ يَا مَوْيَهُمُ اقْنُتِي لِرَبِّكَ وَالسُجُدِى وَارْكَعِی مَعَ الرَّاكِعِیْنَ ﴿ إِلَا عَسِنَ الْهَ الْحَدِی وَارْكَعِی مَعَ الرَّاكِعِیْنَ ﴾ [آل عسران: ٤٦] '' کہ اے مریم اپنے رب کے سامنے جھک جا اور سجدہ کراور فر ما نبر دار ہوجا۔'' ہونے والوں کے ساتھ فر ما نبر دار ہوجا۔''

یہاں (از کعِنی) سے مراد (اِنحطَعِنی) ہے لینی اللہ کے سامنے اپنا سرخم کردے۔ حضرت مریم عبادت کی خاطرتمام کاموں سے العلق تھیں اوراس صنف سے تھیں جن پر جماعت کے ساتھ نماز پڑھنا واجب نہیں ہے۔ المختصراس آیت میں اللہ تعالی کامقصد بنہیں ہے کہ انسان کے لیے رکوع کی حالت میں زکو ۃ ادا کرنامستحب ہے۔ کامقصد بنہیں ہے کہ انس آیت کا شان نزول بیہ ہے کہ جب بنوقینقاع نے حضرت رسول کریم طلقے ہی ہے کہ اس آیت عداری کی تو پھر وہ حضرت عبادہ بن صامت زلائی کی تو پھر وہ حضرت عبادہ بن صامت زلائی کی طرف گئے ، کہ وہ ان کا ساتھ دیں۔ لیکن انہوں نے اپنے ان سابقہ دوستوں کو چھوڑ دیا اور اللہ اس کے رسول کے ساتھی بن گئے تو اللہ نے یہ دیا اور اللہ اس کے رسول کے ساتھی بن گئے تو اللہ نے یہ دیا ذر اللہ اس کے رسول کے ساتھی بن گئے تو اللہ نے یہ دیا ذر اللہ اس کے رسول کے ساتھی بن گئے تو اللہ نے یہ دیا ذر اللہ اس کے رسول کے ساتھی بن گئے تو اللہ نے یہ تا ذر ال فر مائی :

﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَالَّذِيْنَ آمَنُو الَّذِيْنِ يُقِيُمُونَ الصَّلُوةَ وَيُوتُونَ الزَّكَاةَ وَ هُمُ رَاكِعُونَ ﴾ <sup>①</sup>

یعنی اس آیت میں (و هم د ان معون) سے ان کا حال بیان کیا ہے کہ وہ اپنی تمام حالتوں میں اللہ تعالیٰ کے سامنے سرتسلیم خم کرنے والے ہیں ،اور اسی لیے اللہ تعالیٰ نے اس آیت سے چند آیات پہلے بیان فرمایا کہ

<sup>🛭</sup> تفسیر طبری ۱۷۸/٦

﴿ يَآيُهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْا لَا تَتَّخِذُوا الْيَهُوُ دَ وَالنَّصَارَى اَوْلِيَاءَ بَعُضُهُمُ اَوْلِيَاءُ بَعُضُهُمُ اَوْلِيَاءُ بَعُضُهُمُ الْوَلِيَاءُ بَعُضُهُمُ الْوَلِيَاءُ بَعُضُ فَانَّهُ مِنْكُمُ فَانَّهُ مِنْهُمُ الله و ١٠٥] ''كما الله و الواتم يهود يول اورعيسائيول كوا پنا دوست نه بناؤ، كيونكه وه باهم ايك دوسرے كے دوست بين اور جوكوئى تم ميں سے ان كا دوست بنا وه انهى (يهود يول، عيسائيول) ميں سے ہوگا۔''

اس آیت میں عبداللہ بن ابی ابن سلول کو یہودیوں کا دوست قرار دیا گیا ہے، کیونکہ جب حضرت رسول کریم مسطیق کا یہود بنوقینقاع سے تنازعہ ہوا تو عبداللہ بن ابی نے اپنے ان حلیف یہودیوں کا ساتھ دیا ، اوران کے ساتھ کھڑا ہوکر حضرت بن کریم کی خدمت میں ان کا سفارش بن گیا (اور ڈھٹائی سے ان کی سپورٹ کرنے لگا)، جبکہ حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہ نے ان سے لاتعلقی اختیار کرکے انہیں ان کے حال پرچھوڑ دیا تو اللہ تعالی نے ارشا دفر مایا کہ:

''اے ایمان والو! تم یہود یوں اور عیسائیوں کو اپنا دوست نہ بناؤ، وہ باہم ایک دوسرے کے دوست بیں اور تم میں سے جو کوئی ان کا دوست بنا وہ انہیں میں سے جو کوئی ان کا دوست بنا وہ انہیں میں سے ہے۔اور اللہ ظالموں کے ٹولے کو مدایت نہیں کرتا۔''

اس کے بعد اللہ تعالی نے عبادہ بن صامت ﷺ جیسے مونین کرام کی خوبی بیان کی کہ ﴿ اِنَّهَا وَلِیُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَالَّذِیْنَ اَمَنُوا ﴾

''که تمهاراوالی تو صرف الله تعالیٰ ہے اوراس کارسول اور (عبادہ جیسے ) مونین ۔''

لہذا (شان نزول کے اعتبار سے ) یہ آیت حضرت عبادۃ بن صامت زالٹیؤ کے بارے میں ہے۔(دیکھئے تفسیر طبری:۲۸/۱)

صاتویں بات یہ ہے کہ:اس طرح کی بات تو ہر کوئی انسان کہہ سکتا ہے، چنانچے حضرت معاویہ فی شان میں گے کہ یہ حضرت معاویہ کی شان میں

نازل ہوئی ہے اور شیعہ کی طرح وہ بھی کوئی من گھڑت روایت پیش کر دیں گے۔اس کے بعد حضرت عثمان رہائیڈ کے شیدائی آئیں گے اور کہیں گے کہ بیآ یت حضرت عثمان کی شان میں نازل ہوئی اور وہ بھی کوئی خودسا ختہ روایت پیش کر دیں گے۔

آ تھویں بات یہ ہے کہ بالفرض مان لیاجائے کہ یہ آیت حضرت علی المرتضی وُلَا عَنْهُ وَ اللّٰهُ عَلَیْهُ اللّٰهِ الله عنه وَارضاه

وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ﴿ إِنَّمَا وَلِیُّکُمْ ﴾ میں إِنَّمَا حصر کے لیے ہے لہٰذا ان سے پیشر وخلفاء کی خلافت باطل ہوگئی۔

ہم پہلے ہی ثابت کر چکے ہیں کہ یہ آیت حضرت علی المرتضلی وُلِالْیُرُ کے متعلق نازل نہیں ہوئی ،اس کے بعدا گرہم بالفرض مان لیں کہ (إنَّهَا) حصر کے لیے ہے اور اس سے حضرت ابو بکر معمل عثمان کی خلافت باطل ہے تو اسی حصر کی وجہ سے حضرت حسن محضرت حسن محضرت میں معظر وغیرہم حضرت حسن محضرت حسن محضرت میں باطل ہوگی۔
کی خلافت بھی باطل ہوگی۔

و نویں بات یہ ہے کہ: حضرت علی رہائیۂ واحد ہیں اور آیت میں ضمیر (هُمُ ) جمع ہے، اگر چہم اس بات کے قائل ہیں کہ جمع کا صیغہ ذکر کر کے مفر دبھی مرادلیا جاسکتا ہے، اگر چہم اس بات کے قائل ہیں کہ جمع کا صیغہ ذکر کر کے مفر دبھی مراد بھی جمع لیا جاتا ہے اللّا میہ کہ وہاں ہے کی قرینہ ہو، اور یہاں کوئی قرینہ ہیں ہے۔



# ٧- حَدِيْثُ الْمَنْزِ لَةِ سے غلط استدلال اوراس كا سيح مفہوم

حضرت رسول کریم ملتے آیا غزوہ تبوک کے لیے تشریف لے گئے اور (عورتوں، بچوں، معذوروں کے سوا) کسی کو مدینہ میں گھہرنے کی اجازت نہ دی تو چوشم کے لوگ مدینہ میں رہ گئے۔

- 🛈 معذورصاحبان،مثلاً بوڑھے،اندھے،مریض اور دیگرایا ہج افراد۔
  - 🕝 عورتیں۔
    - <u>5</u>.
- ایسے خطا کار جنہیں اللہ تعالی اور اس کے پیارے رسول نے نکلنے کا حکم دیا لیکن وہ ستی کی وجہ سے نکل نہ سکے اور وہ تھے کعب بن مالک مرارہ بن رہیج "
  ، ہلال بن امہیہ ۔
  - جنہیں خود نبی کریم طلط اللہ نے مدینہ میں گھہرنے کا حکم دیا۔
    - ن منافقين ـ

یہ صرف چوشمیں تھیں اور حضرت علی خلائیۂ پانچویں قسم میں سے تھے ، نبی کریم طلط ان کو مدینہ منورہ میں گلم نے کا حکم دیا تو منافقین نے باتیں بنانی شروع کردیں اور کہنے لگے کہ رسول اللہ نے کسی طرح کی دلی (نفرت کی وجہ ہے ) علی کومدینہ میں چھوڑ دیا ہے۔ ® علی کومدینہ میں چھوڑ دیا ہے۔ ©

جب حضرت علی خلائیٰۂ کواس بات کا پہتہ چلاتو وہ حضرت نبی کریم طلقے آیا کے پہچھے چل دیئے۔اس وقت آپ مدینہ کے باہر تھے۔اورایک روایت میں ہے کہ

۵ مختصر تاریخ ابن عساکر ۳٤٧/۱۷

حضرت علیؓ رودیئے <sup>©</sup> اور کہا:

اے اللہ کے رسول!، کیا آپ مجھے عور توں اور بچوں میں جھوڑ چلے ہیں؟ تو حضرت رسول کریم طبیعی آپ نہیں حوصلہ دیا اور فر مایا:

" أَلَا تَرُضَى أَنُ تَكُوُنَ مِنِّىُ بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنُ مُوسَى إِلَّا أَنَّهُ لَا نَبِيَّ بَعُدِیُ» <sup>©</sup>

'' کیا تو اس بات پر راضی نہیں کہ تو میری طرف سے اس مقام پر ہو، جو ہارون کاموسیٰ سے تھا، فرق صرف یہ ہے کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں۔''

وہ کہتے ہیں کہ حضرت نبی کریم طفیع آیا کا بیفر مانا کہ "اَلَا تَرُضی اَنُ تَکُونَ مِنِّی بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنُ مُوسی" اس بات کی دلیل ہے کہ حضرت علی، آپ کے بعد خلیفہ ہیں کیونکہ جب موسیٰ عَالِیٰ میقات پر گئے تھے تو ہارون عَالِیٰ اَن کے خلیفہ تھے۔ لہذا حضرت علی بھی، حضرت رسول کریم طفیع آئے کے بعد خلیفہ ہیں۔

اور بیاستدلال چندوجوہات کی بناپر باطل ہے۔

پہلی وجہ یہ ہے کہ: حضرت ہارون علیہ السلام، حضرت موسیٰ کے خلیفہ نہیں بنے تھے۔ ﴿ اللّٰهِ مِشْهُور ہے کہ وہ، حضرت موسیٰ سے ایک سال قبل و فات یا گئے تھے۔ ﴿

ورسری وجہ یہ ہے کہ: جب حضرت موسیٰ عَالَیٰناً اپنے رب کی ملاقات کے لیے گئے، تو ہارون عَالیٰناً اس شان سے شہر میں ان کے خلیفہ بنے کہ ان کے ساتھ اور قوت بھی تھی اور لوگ بھی تھے اور موسیٰ عَالیٰناً اپنے ساتھ چند آ دمیوں کو لے کر اپنے رب کی ملاقات کے لیے گئے جبکہ حضرت علی کرم اللہ و جہہ کے ساتھ فوج کا کوئی آ دمی نہ تھا ،صرف وہی لوگ تھے جنہوں نے حضرت رسول کریم طبیعی آئے کی نافر مانی کی نہ تھا ،صرف وہی لوگ تھے جنہوں نے حضرت رسول کریم طبیعی کی نافر مانی کی

۳٤٥/۱۷ عساکر ۳٤٥/۱۷

 <sup>☑</sup> صحیح بخاری ۔ کتاب فضائل الصحابة، باب مناقب علی ، رقم :۳۷۰٦، مسلم کتاب فضائل الصحابه نمبر ۳۰ (بغیرتفیل کے)۔

<sup>€</sup> طبرى: ١/٤٠٣، البداية والنهاية ١/٢٩٧، قصص الانبياء، ص: ٢٩٨

تقى \_لهذا معا مله مختلف ہو گیا \_

تیسری وجہ یہ ہے کہ: حضرت رسول کریم طلط آپانے حضرت علی گواس وجہ سے دلاسا دیا کہ وہ آپ کے پاس شکایت کرنے آئے تھے، اگر وہ نہ آتے تو آخضرت بھی انہیں یہ بات نہ کہتے، کیونکہ آپ طلط آبان کو یہ بات کے بغیر مدینہ سے نکل آئے تھے۔

حضرت رسول کریم طفی آنے نہ بات کب ارشا دفر مائی؟ جب حضرت علی المرتضٰی نے حضرت رسول کریم سے شکایت کی تھی کہ: آپ مجھے عور توں اور بچوں میں چھوڑ چلے ہیں؟

تو آپ نے انہیں آگاہ فرمایا کہ معاملہ اس طرح نہیں ہے، میں نے تہہیں کسی طرح کی ناراضی اور بغض کی وجہ سے پیچھے نہیں چھوڑا، کیا تم نہیں جانتے کہ جب موسیٰ عَالِیٰلاً پنے رب کی ملاقات کے لیے (چند آ دمیوں کو لے کر) نکل گئے اور ہارون عَالِیٰلاً کی کوئی تنقیص نہ ہوئی ۔ اس طرح جب میں تمہیں مدینہ میں چھوڑ کر جارہا ہوں تو اس میں تیری تنقیص نہیں ہے۔ طرح جب میں تمہیں مدینہ میں چھوڑ کر جارہا ہوں تو اس میں تیری تنقیص نہیں ہے۔ اگر حضرت علی رائی ہی کوئی دوسرا ہوتا اور وہی شکوہ کرتا جو حضرت علی رائی نے کیا تھا، تو اسے بھی یہی جواب دینا بعید نہ تھا۔

اور حضرت علی خلائیۂ نے اس وجہ سے شکوہ کیا کہ حضرت نبی کریم طلع آبیہ اور حسن اللہ علیہ اور کی افسر گورنروں کو فقط عور توں اور بچوں کا محافظ نہ بناتے سے بلکہ انہیں مردوں پر بھی افسر مقرر کرتے سے اور حضرت نبی کریم طلع آبیہ سارالشکر لے کرنہیں نکلتے سے لہذا جب حضرت علی المرتضٰی خلائیۂ نے فقط عور توں اور بچوں کا نگہبان بننے میں اپنی شنقیص محسوس کی اور منافقین نے باتیں بنانا شروع کیس ، تو آپ مضرت نبی کریم طلع آبیہ کے بیچھے نکے اور منافقین نے باتیں بنانا شروع کیس ، تو آپ مضرت نبی کریم طلع آبیہ کے بیچھے نکے اور ان سے اپنی مدینہ میں موجودگی کا سبب پوچھا، تو آپ نے وضاحت فرمائی ،

کہ آپ کو چیچے چیوڑ ناکسی طرح کی نفرت کی بنا پرنہیں اور نہ ہی اس طرح کی کوئی بات ہے، جومنافقین نے کہی ، بلکہ جس طرح موسی علیہ السلام نے ہارون کواپنی قوم میں چیوڑ اتھا، اس طرح میں بھی تمہیں اپنے گھر میں چیوڑ رہا ہوں۔

پوتھی وجہ بیہ ہے کہ امام ابن جریر وابن کثیر وغیرہ مؤرخین کی تصریحات کے مطابق حضرت نبی کریم طفیقاتی نے اس غزوہ میں حضرت محمد بن مسلمہ انساری وٰلیّٰنی مطابق حضرت محمد بن مسلمہ انساری وٰلیّٰنی کو مدینہ میں اپنا قائم مقام بنایا تھا اور حضرت علی وٰلیّٰنی کو اپنے اہل بیت کا محا فظ مقرر کیا تھا۔ © ، © (لہذا حضرت علی وٰلیّٰنی مدینہ میں آ یہ کے نائب نہ تھے)

پانچویں وجہ بہ ہے: اے شیعہ صاحبان! تمہیں بہ بات کس طرح سمجھ آگئ کہ حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے حضرت علی کو پیچھے چھوڑنے میں ان کی فضیلت ثابت ہوئی جبکہ تمہارے بقول حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حضرت علی گواپنا خلیفہ بنائے بغیر کہیں نکلنا مناسب نہ تھا اور پھر یہ بھی بیان کرتے ہو کہ جب آیا نہیں اپنانا ئب بنا کر گئے تو حضرت علی دوتے ہوئے باہر آگئے۔

كياتم سمجھ گئے اور حضرت علیٰ نہ سمجھ سکے!؟

اگراس موقع پرحضرت علی گوحضرت نبی کریم گئے یہاں چھوڑنے میں فضیلت ہوتی تو وہ روتے ہوئے باہر نہ نکلتے ۔ کیونکہ وہ جانتے تھے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم انہیں اپنا خلیفہ بنائے بغیر نہیں نکلتے۔

باقی رہا آپ کا حضرت علی خالفیز کو حضرت ہارون سے تشبیہ دینا ، تو ہم کہتے

<sup>●</sup> تاریخ طبری ۲۸/۲، لیکن انہوں نے کہا ہے کہ سباع بن عرفطة مدیند میں آپ کے نائب تھے۔

۷/٥ البداية والنهاية ٥/٧

ہیں کہ حضرت نبی کریم طلط این نے حضرت ابو بکر صدیق ، اور عمر فاروق والنہا کو حضرت ہارون سے بھی بڑے خضرت ابو بکر صدیق ، اور عمر فاروق والنہا کو حضرت ہارون سے بھی بڑے بینمبروں سے تشبیہ دی ہے ، غزوہ بدر میں جب قید یوں کا معاملہ در پیش ہوا اور حضرت نبی کریم طلط این کے حضرت ابو بکر سے مشورہ کیا تو انہوں نے قید یوں کو فدیہ لے کررہا کرنے کی تجویز پیش کی اور حضرت عمر والنہ نے نہاری مثال انہیں قتل کردینے کی رائے دی تو آپ نے حضرت ابو بکر سے فرمایا، تمہاری مثال حضرت ابراہیم مالیا کی طرح سے کہ انہوں نے اپنی قوم کے متعلق فرمایا:

﴿ فَمَنُ تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِي وَ مَنُ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِبراهيم: ٢٦] ''كه جس نے ميرى پيروى كى وہ مجھ سے ہے اور جس نے ميرى نافر مانى كى سو بينك تو بخشے والامهر بان ہے۔''

نير تمهارى مثال حضرت عيسى كى طرح بى كمانهول نے اپنى امت كے متعلق فرمايا: ﴿ إِنْ تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرُ لُهِمْ فَإِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْمُحَدِّيْمُ ﴾ [المائده: ١١٨]

'' کہ اگر تو انہیں عذاب کرے تو یہ تیرے ہی بندے ہیں اور اگر تو انہیں بخش دے تو ہے تاہیں بخش دے تو ہے تاہیں بخش دے تو ہے تاہوں ہے ہے تاہوں ہے ہے تاہوں ہوتا ہے تاہوں ہ

پھر آپ نے حضرت عمر فاروق کی طرف رخ پھیرا اور فر مایا: تمہاری مثال حضرت نوح علیہ السلام کی طرح ہے کہ انہوں نے فر مایا تھا:

﴿ رَبِّ، لَا تَذَرُ عَلَى الْارضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾ [نح:٢٦]

'' کہا ےاللہ زمین پر کا فروں کا کوئی گھر ہاقی نہ رہنے دے۔''

نیز تمهاری مثال حضرت موسیٰ علیه السلام کی طرح ہے کہ انہوں نے فر مایا: ﴿ رَبَّنَا اطْمِسُ عَلَیٰ اَمُوالِهِمُ وَاشُدُدُ عَلَیٰ قُلُوبِهِمُ فَلَا یُؤمِنُو اَ حَتیٰ یَوَوُا الْعَذَابَ الْاَلْیُمَ ﴾ [پینس: ۸۸]

'' کہاہے ہمارے رب ان کے مال مٹا دے اور ان کے دل سخت کردے اور یہ در دناک عذاب دیکھے بغیرا یمان نہ لائیں۔ ®

چنانچہ آپ طفی آنے حضرت ابو بکر صدیق کوسیدنا ابرا ہیم اور سیدناعیسی علیہم السلام کے ساتھ ، اور حضرت عمر فاروق کوسیدنا نوح اور سیدنا موسی علیہ السلام کے ساتھ تثبیہ دی ، اور یہ بین میں سے ہیں اور حضرت رسول کریم طفی آنے بعد تمام انسانوں سے بہتر ہیں اور حضرت ہارون سے بدر جہا افضل ہیں۔ صلاحت اللہ وسلامیلیہم اجمعین

مقصد یہ ہے کہ حضرت رسول کریم طلط علی کا حضرت علی المرتضلی و اللی کو حضرت ہار مقابلہ کا حضرت علی المرتضلی و اللی حضرت ہارون عَلَیْت اللہ سے تشبیہ دیا ، اس تشبیہ سے افضل و اعلیٰ نہیں جو آپ نے حضرت ابرا ہیم اور حضرت عیسلی اور حضرت موسیٰ اور نوح علیہم السلام سے دی ہے۔



• مسند احمد ۱ /۳۸۳ اس کی سند یجی ہے۔

### ۵۔آیت ذَوِی الْقُرُبیٰ سے غلط استدلال اوراس کا صحیح مفہوم

اس سے مرا داللہ تعالیٰ کا بیفر مان ہے:

﴿ قُلُ لَا اَسُالُكُمْ عَلَيْهِ اَجُرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾

'' کہہ دیجئے کہ میں تم سے اجرت کا سوال نہیں کرتا مگریہ کہ قرابت کی وجہ سے مجھ سے صلدرتمی برتو۔''

وہ کہتے ہیں کہ حضرت نبی کریم ملطے آئے اوگوں کو اپنے قرابت داروں سے محبت ودوسی کا حکم دیا ہے۔ اور کچھ شیعہ صاحبان نے اس بات پراجماع کا دعویٰ کیا ہے کہ بیآ بیت آل محمد کے قرابت داروں کے متعلق نازل ہوئی ہے، جبکہ بیخض جھوٹ ہے کیونکہ اس صدیث کوامام بخاری وطنی پینے اپنی المجامع الصحیح میں حضرت سعید بین جبیر وطنی پیسے روایت کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عباس فی پہلے اللہ تبارک و تعالی کے فرمان ﴿ قُلُ لَا اَسْمُلُکُمُ عَلَيْهِ مِنْ اَجُو لِلَّا الْمُو دَّةَ فِی اللّٰہ تبارک و تعالی کے فرمان ﴿ قُلُ لَا اَسْمُلُکُمُ عَلَيْهِ مِنْ اَجُو لِلَّا اللّٰمُو دَّةَ فِی اللّٰہ تبارک و تعالی کے فرمان ﴿ قُلُ لَا اَسْمُلُکُمُ عَلَيْهِ مِنْ اَجُو لِلّٰا اللّٰمُو دَّةَ فِی اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰہ تبارک و تعالی کے فرمان ﴿ قُلُ لَا اَسْمُلُکُمُ عَلَيْهِ مِنْ اَجُو لِلّٰا اللّٰمُو دَّةَ فِی اللّٰهِ اللّٰہ تبارک و تعالی کے فرمان ﴿ قُلُ لَا اَسْمُلُکُمُ عَلَيْهِ مِنْ اَجُو لِلّٰا اللّٰمُو دَّةَ فِی اللّٰہ تبارک و تعالی کے فرمان ﴿ قُلُ لَا اَسْمُلُکُمُ عَلَيْهِ مِنْ اَجُو لِلّٰ اللّٰمُ اللّٰہ تبارک و تعالی کے فرمان ﴿ قُلُ اِلْ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰہ تبارک و تعالی کے فرمان ﴿ قُلُ اللّٰه اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ ال

تو حضرت عبداللہ بن عباس نے میری طرف رخ کر کے فرمایا تو نے جلد بازی کی ،اللہ کی قتم قریش کے جتنے بھی قبائل ہیں ان میں محمد مطبق آپ نے اس کامعنی سے بتایا کہ:

مگرید که تم میرے اوراپنے درمیان قرابت داری کی بناپر مجھے سے صلد رحی برتو <sup>©</sup>

انطاکی نے اپنی کتاب' لِمَاذَا اَخْتَرُتُ مَذُهَبَ الشَّيعَة "ميں اس حديث کوتو ژمروژ کربيان کيا ہے اور
 ابن جبير کے کلام کو ابن عباس کی طرف منسوب کردیا ہے دیکھیئے ص ۸۲۰

<sup>2</sup> صحيح بخارى ـ كتاب التفسير ـ باب المودة في القربي، رقم: ١٨١٨

فدکورہ بالا آیت کریمہ کے اس مفہوم پر اللہ تبارک و تعالیٰ کا مندرجہ ذیل فرمان دلالت کرر ہاہے کہ

﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَنِمُتُمْ مِنُ شَيْءٍ فَإِنَّ لِلَّهِ خُمُسَةً وَ لِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُربِي وَالْخَالِ: ٤١]

''اور جان لو کہتم نے جو کچھ مال غنیمت حاصل کیا ہے اس میں اللہ تعالیٰ اوراس کے رسول اور قرابت داروں کے لیے یا نچواں حصہ ہے۔''

اس میں لِذی الْقُوبیٰ کا لفظ ارشا دفر مایا ہے، فِی الْقُو بُیٰ نہیں فر مایا۔اور سورہ ص میں اللّٰہ تبارک وتعالیٰ اپنے پینمبر کے متعلق ارشا دفر مایا:

﴿ قُلُ مَا اَسْأَلُكُمْ عَلِيْهِ مِنُ اَجْرٍ وَمَا اَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِيْنَ ﴾ [ص: ٨٦] '' كه كهه ديجئ ميں اس ( وعوت دين ) پرتم سے اجرت نہيں مانگتا اور نه ميں

تکلف کرنے والوں میں سے ہوں۔''

اورسورة بوسف میں ارشادفر مایا:

﴿ مَا تَسُالُهُمُ عَلَيْهِ مِنُ اَجُوٍ إِنْ هُوَ إِلَا ذِكُرٌ لِلْعَالَمِيْنَ ﴿ يَوسَفَ:١٠٤] '' كه آپ اس ( دعوت الهی ) پران سے اجرت كا سوال نہيں كرتے ، بلكه بيتو فقط جہاں والوں كے ليے نصيحت ہے۔''

چنانچ حضرت نبی کریم طفی آن تو بھی اجرت کا سوال نہیں کیا، تو یہ سطر ح دعویٰ کرتے ہیں کہ حضرت رسول کریم طفی آنی آل اپنی امت سے ) کہ درہے ہیں کہ میں تم سے ایک اجرت کا سوال کرتا ہوں ، کہ تم میرے قرابت داروں سے مودّت کرو؟! (المخضرید کہ) حضرت رسول کریم طفی آئی آنے بھی اجرت کا سوال نہیں کیا اور نہ اللہ کریم کے فرستادہ پینمبروں نے اپنی اپنی قوموں سے بھی اجرت طلب کی۔ © اللہ کریم کے فرستادہ پینمبروں نے اپنی اپنی قوموں سے بھی اجرت طلب کی۔ ©

الشعراء ۹ ۱۸۰،۱۲۲،۱۰۹ ( وَهَا اَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَجُورِ إِنْ اَجُورِي اِلَّا عَلَىٰ رَبِّ الشعراء ۹ ۱۸۰،۱۲،۱۲،۱۲،۱۲ ( وَهَا اَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَجُورِي اِلَّا عَلَىٰ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ كمين تم سےاس (تبلغ) پركوئی اجزئيس مانگنامير الجررب العالمين كے علاوہ كسى كے ذھے نہيں ہے!

(جب،حقیقت بیہ ہے) تو حضرت رسول کریم جو کہ تمام انبیاء کرام سے افضل اور معزز ہیں، وہ اس بات سے کوسوں دور ہیں کہ لوگوں سے اجرت کا سوال کریں آپ طفی آتا ہیں، وہ اس بات کے ان فرامین کا صحیح ترین مصداق ہیں کہ:

﴿ قُلُ مَا اَسُأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَجْرٍ وَ مَا اَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِيْنَ ﴾

نيز

﴿ وَ مَا تَسْأَلُهُمُ عَلَيْهِ مِنُ اَجُرٍ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ نيز

﴿ قُلُ لَا اَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَجُرِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اَنْ يَتَّخَذَ اللَّي رَبِّهِ سَبِيلًا

[الفرقان: ٥٧]

للنداالله تعالی کے قول ﴿ قُلُ مَا اَسْأَلُکُمْ عَلَیْهِ مِنُ اَجْرٍ إِلَّا الْمُودَّةَ فِی الْقُولِي ﴾ میں کلمہ إلاً یا تو استنامتصل یعنی (سوی) کے معنی کے لیے ہے ، یا استنامتصل یعنی (سوی) کے معنی کے لیے ہے ، یا استنامتصل یعنی لیکن کے معنی میں ۔البتہ فدکورہ بالا آیات کی روسے جے بات یہی ہے کہ یہ مشتنی منقطع یعنی لیکن کے معنی میں ہے کیونکہ حضرت رسول کریم طبط الله الله کو تقالی کے میں ہے کیونکہ حضرت رسول کریم طبط الله الله تعالی کے فرمان ﴿ إِلَّا الْمُودَّةَ فِی اللهُ تَعَالَی کے فرمان ﴿ إِلَّا الْمُودَّةَ فِی اللهُ تَعَالَی کے فرمان ﴿ إِلَّا الْمُودَّةَ فِی اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ مِن اللهُ وَاللهُ مِن مِن اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ مِن مِن اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَال

اور حضرت رسول مقبول مطابق سے ثابت ہے کہ آپ نے قریش سے کہا کہ آپ لوگ سے کہا کہ آپ لوگ کے گور میں کا میاب آپ لوگ مجھے لوگوں کو اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف دعوت دینے دیں ، اگر میں کا میاب ہوگیا تو اس میں تمہاری اپنی عزت ہے ، اگر لوگ مجھے تل کر دیں تو میر بے خون سے بری الذمہ ہوگے۔

الغرض حضرت نبی کریم مطیع آنے کبھی بھی لوگوں سے اپنے قرابت داروں کے ساتھ مو دت کا سوال نہیں کیا، اگر آپ نے اپنے قرابت داروں کے لیے اجرت کا سوال کرنا ہوتا تو آپ لیذی الْقُرُ بلی یا لِذَوِی الْقُرُ بلی فرماتے کیونکہ فِی الْقُرُ بلی سے وہ معنی نہیں نکاتا۔

شخ الاسلام امام ابوالعباس ابن تیمیه مطلطینی فرماتے ہیں کہ پورے قرآن میں جہاں کہیں حضرت نبی کریم طلطے آئے کے رشتہ داروں یا انسان کے رشتہ داروں کی جہاں کہیں حضرت نبی کریم طلطے آئے کے رشتہ داروں یا انسان کے رشتہ داروں کے حقوق کی پاسداری کا ذکر آیا ہے، وہاں ذَوِی الْقُورُ بنی آیا ہے۔ فِی الْقُر بنی نہیں آیا۔ ©



• منهاج السنة :۱۰۱/۷

## ۲ ۔ حدیث ثقلین سے غلط استدلال اوراس کا صحیح مفہوم

" تَرَكُتُ فِيُكُمُ مَا إِنْ تَمَسَّكُتُمُ بِهِ لَنُ تَضِلُّوا بَعُدِى اَبَدًا كِتَابُ اللَّهِ وَ عِتُرَتِى ﴾ \* قَ عَتُرَتِى ﴾ \* قَ عِتُرَتِى ﴾ \* قَ عَتُرَتِى ﴾ \* قَ عَتُرَتِى ﴾ \* قَ عَتُرَتِى ﴾ \* قَ عَتُرَتِى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

'' کہ میں تم میں الیی چیزیں چھوڑ چلا ہوں کہ اگرتم انہیں تھام رکھوتو میرے بعد مجھی گمراہ نہ ہوگے (وہ ہیں)اللہ کی کتاب اور میری عترت ۔''

وہ اس حدیث سے استدلال کرتے ہیں کہ مومن پر واجب ہے کہ وہ حضرت رسول کریم منطق آنے کی عترت کا دامن نہ چھوڑے، اس کے بعد کہتے ہیں کہ جب ان کا دامن تھا منا واجب ہے تو حضرت رسول کریم منطق آنے بعد وہ اس منصب ( امارت) کے حقد ارتھ ہرے اور وہی آ ہے کے بعد خلفاء ہیں۔

اس استدلال کے باطل ہونے کی بھی کئی وجو ہات ہیں:

کیلی وجہ تو یہ ہے کہ اس حدیث کے سیحے ہونے اور حضرت رسول کریم ملطنے ہوئے است فابت ہونے میں بھی کلام ہے ، سیحے مسلم میں تو کتاب اللہ کوتھا منے اور اہل بیت کا احترام کرنے کا حکم فابت ہے ، جس طرح کہ سیحے مسلم کے حوالے سے حضرت زید بن ارقم زمانی کی حدیث گذر چکی ہے کہ حضرت رسول کریم ملطنے ہوئے نے کتاب اللہ کو تھا منے اور اس بیمل کرنے کی ترغیب دینے کے بعد فرمایا:

" وَاَهُلُ بَيْتِي أَٰذَكِّرُكُمُ اللَّهَ فِي اَهُلِ بَيْتِي أَٰذَكِّرُكُمُ اللَّهُ فِي اَهُلِ بَيْتِي اللَّهُ فِي اَهُلِ بَيْتِي اللَّهُ فِي اَهُلِ بَيْتِي اللَّهُ فِي اَهُلِ بَيْتِي " أَذَكِّرُكُمُ اللَّهَ فِي اَهُل بَيْتِي "

لعنی آپ طشی آنے تین مرتبہ فرمایا کہ میں تہمیں اپنے اہل بیت کے معاملے

● سنن ترمذی یکتاب المناقب ، باب مناقب اهل البیت ، رقم : ۳۷۸٦، اس روایت کی سند میں زیدانماطی ہے، اس مدیث کے ایک سے زائد طرق ہیں لیکن کوئی بھی کلام سے خالی نہیں بلکہ اس کی تمام اسناد کے متون میں بھی اختلاف ہے۔

میں اللّٰہ کا واسطہ دیتا ہوں ۔''

چنانچہ آپ نے کتاب اللہ کو تھا منے کا حکم دیا۔ اور اہل بیت کے متعلق آپ نے بیکے آپ کے متعلق آپ نے بیکے میں جواللہ نے بیک کہائے ہیں۔ نے ان کوعطا کیے ہیں۔

اور سیح مسلم میں حضرت جابر رہالٹیئہ کے حوالے سے بیان کیا جا چکا ہے کہ حضرت نبی کریم طلق قیم نے جمۃ الوداع کے خطبہ میں فرمایا:

« قَدُ تَرَكُتُ فِيُكُمُ مَا لَنُ تَضِلُّوا إِنِ اعْتَصَمْتُمُ بِهِ كِتَابُ اللَّهِ اللَّهِ الْأَهِ الْأَوْنَ ' ' كه مين تم مين اليي چيز چھوڑ چلا ہوں ، كه اگرتم اسے تھا ہے ركھوتو بھی گمراہ نہ ہوگے، وہ ہے اللہ تبارك وتعالیٰ كی كتاب ''

اس روایت میں اہل بیت کو تھا منے کا ذکر نہیں بلکہ اس کتاب کو تھا منے کا ذکر ہے۔ ہے جس کے تھا منے سے انسان کبھی گمراہ نہیں ہوتا۔

دوسری وجہ: عتر ت رسول ہیں کون؟ آدمی کے گھرانے کے لوگ ہی اس کی عتر ت
ہوتے ہیں اور عترت رسول طلقے آئے تا سے وہ تمام افراد مراد ہیں جن پرز کو ق حرام
ہواد وہ ہیں بنو ہاشم، اور یہی عتر قر رسول طلقے آئے ہیں اور ہم نے دیکھنا ہے ہے کہ
سب لوگوں سے بڑھ کران کا احترام کرنے اور ان کا دامن تھا منے والا کون ہیں؟
اہل السنہ یاشیعہ؟

شیعہ کے ہاں حضرت رسول کریم ملطی آئے تک اسناد کا اہتمام نہیں ہے اور وہ خود بھی اس حقیقت کے اقراری ہیں کہ ان کے پاس ان کی کتابوں کے مندر جات اور مرویات کی اسنا دنہیں ہیں ، بلکہ ان کے پاس محض کتابیں ہیں۔ جوانہیں (اپنے

<sup>•</sup> صحيح مسلم - كتاب الحج ، رقم: ١٧٤

بڑوں سے ) ملیں اور وہ کہتے ہیں کہ ان کو بیان کروکیونکہ وہ برق ہیں۔ 
ہاقی رہا ان کی اسانید کا معاملہ ، تو ٹر "العاملی جیسے شیعہ مجہدین کہتے ہیں کہ
بنیا دی طور پر شیعہ کے پاس اسانید نہیں اور نہ ہی اسانید پران کا دار و مدار ہے۔ 
جب ان کے پاس ان کی کتابوں کی مرویات کی اسنا دہی موجود نہیں تو پھروہ
عترۃ النبی سے آئے آئے کے متعلق اپنی مرویات کس طرح ٹابت کریں گے ؟ جبکہ حقیقت
میں ہم اہل السنہ ہی عِنْر ہُ النّبی کی انتاع کرنے والے ہیں اور ہم نے انہیں ان کا
پوراحق دیا ہے ، نہ ہم نے اسے بڑھایا نہ گھٹایا ، جیسا کہ حضرت رسول کریم میں افراکے ہیں :

'' كه مجھے يوں نه برُ ها نا جيسے نصرا نيوں نے عيسىٰ بن مريم كو برُ هايا ، بلكه تم كهوالله كا بند ه اوراس كارسول ـ''

- تیسری وجہ بیہ ہے کہ حضرت علی بن ابی طالب عتر ق کے امام ہیں اور ان کے بعد علم
  کی روسے اس امت کے حبر حضرت عبد اللہ بن عباس ہاشمی ہیں ، اور آپ طفی ایک منظم مانتے
  حضرت ابو بکر حضرت عمر فالٹنیا کی خلافت کو حضرت علی گی خلافت سے مقدم مانتے
  ہیں بلکہ حضرت علی فٹائیڈ سے تو اتر کے ساتھ ثابت ہے کہ وہ خو دفر ماتے تھے کہ:
- کلینی نے تحد بن حسن سے بیان کیا ہے کہ میں نے ابوجعفر ثانی سے کہا کہ: '' میں آپ پر قربان ہو جاؤں! ہمارے مشائخ نے ابوجعفر اور ابوعبد اللہ علیہم السلام سے روایت بیان کی بیں اور اس وقت تقیه شدید تھا، لہذا انہوں نے اپنی کتابیں چھپالیں اور وہ ان سے روایت نہ کی جا سکیں ، جب وہ فوت ہو گئے تو کتابیں ہمیں مل گئیں تو انہوں نے کہا: انہیں بیان کرووہ حق ہیں۔الکافی ۳/۸ ہ
- و کیھے اس کی کتاب خاتمۃ الوسائل، اس میں وہ لکھتا ہے (فائدہ نمبر 9) کہ شیعہ کے پاس اسانیڈ ہیں کہ ان
   کے ذریعے مرویات کو پر کھا جائے اور اسانید کا اہتمام، نیا قضیہ ہے
- صحیح بخاری دکتاب احادیث الانبیاء دباب قول الله "وَ اذْکُرُ فِی الْکِتَابِ مَرْیَمَ ، رقم: ٣٤٤٥،

" أَفُضَلُ النَّاسِ بَعُدَ رَسُولِ اللَّهِ أَبُو بَكُرٍ وَ عُمَرُ" 

" كه حضرت رسول كريم طَشَيَّ اللَّهِ أَبُو بَكر حضرت ابوبكرا ورعمر، تمام لوگوں سے افضل ہیں۔ "

بلکہ شیعہ کے نز دیک بھی بہ ثابت ہے کہ حضرت علی خالٹین نے فر مایا:

" اَنَا لَكُمُ وَزِيُرٌ خَيُرٌ مِنُ اَمِيرٍ" ©

'' میں تہمارا وزیر بنوں تو یہ بہتر ہے اس سے کہ تمہماراا میر بنوں۔''

چنانچ حضرت علی وُلاَيْهُ بذات خودشیخین کی فضیلت کا اقر ار کرتے ہیں جبکہ آ پعتر ۃ کے امام ہیں۔

چوتھی وجہ بیہ ہے کہ بیر حدیث بھی حضرت رسول کریم طفی میں ان مندرجہ ذیل حدیث کی طفی میں مندرجہ ذیل حدیث کی طرح ہے۔

« تَرَكُتُ فِيكُمُ مَا إِنُ تَمَسَّكُتُمُ بِهِ لَنُ تَضِلُّوا اَبَدًا كِتَابُ اللَّهِ وَ سُنَّتَىُ» ③

'' کہ میں تم میں الی چیز چھوڑ چلا ہوں اگرتم اسے مضبوطی سے تھا م لوتو ہر گز گمراہ نہ ہوگے، اللّٰہ کی کتاب اوراپنی سنت ۔''

اورآپ طلنے علیہ نے فر مایا:

#### '' کہتم پر میری اور میرے بعد خلفاء راشدین کی سنت لازم ہے، اسے

- صحیح بخاری، کتاب فضائل الصحابة ، باب قول النبی لو کنت متخذًا خلیلًا ، رقم : ٣٦٧١
  - 2 نهج البلاغة ص: ٩٥ خطبه نمبر: ٩٢
    - ۹۲/۱ مستدرك حاكم ۱۹۲/۱
- سنن ابى داؤد كتاب السنة ،باب لزوم السنة،رقم:٢٠٧٤، ترمذى كتاب العلم، باب ما
   جاء فى الاخذ بالسنة ،رقم ٢٦٧٦

ڈاڑھوں سے (لینی مضبوطی سے ) پکڑلو۔''

چنانچہ آپ نے اپنی اور خلفائے راشدین کی سنت کو ڈاڑھوں سے چبا کر رکھنے کا حکم دیا ہے۔

آپ نے پیھی فرمایا:

" اِقْتَدُوا بِالَّذِيُنَ مِنُ بَعُدِى اَبِي بَكْرٍ وَ عُمَرٌ " " " " " كمير بعدا بوبكرا ورعم كى اقتدا كرو."

اورآپ نے بیجھی فرمایا:

" اِهْتَدُوا بِهَدِي عَمَّارٍ وَ تَمَسَّكُوا بِعَهُدِابُن مَسعُودٍ " ( اِهْتَدُوا بِعَهُدِابُن مَسعُودٍ اللهِ

'' کہ عمار کی ہدایت سے رہنمائی حاصل کرواورا بن مسعود کے عہد کوتھام لو۔''

اور بیرحدیث کسی طرح بھی امامت پر دلالت نہیں کرتی بلکہ بیصرف اس بات پر دلالت نہیں کرتی بلکہ بیصرف اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ وہ حضرت رسول مقبول مطبق نے کے طریقے پر تھے اور ہم بھی کہتے ہیں کہ حضرت نبی کریم مطبق کی عشرت، صلالت پر بھی اکٹھی نہ ہوگی۔

لیکن عتر ۃ النبی ﷺ کے افراد کون ہیں؟ اس پر ہم تفصیل سے لکھ چکے ہیں۔(دیکھیئے صنمبر:۲۶۲)

پانچویں وجہ بیہ ہے کہ شیعہ صاحبان، عم رسول حضرت عباس (خلائیہ؛) بن عبد المطلب ہائی کی (insult) اور تحقیر کرتے ہیں۔ ® اور ان کے صاحبز اور حضرت عبد اللّٰہ پر بھی زبان طعن در از کرتے ہیں۔ ® اسی طرح وہ حضرت حسن خلائیہ کی اولا دیر زبان

 <sup>•</sup> ترمذی کتاب المناقب ، باب مناقب ابی بکر و عمر ، رقم: ۳۶۲۳ ، ابن ماجه ، المقدمة باب فضائل اصحاب النبی ، رقم: ۸۲

عبد الله بن مسعود، وقم: ٣٨٠٥

<sup>🛭</sup> رجال النجاشي ص:٥٦

<sup>•</sup> رجال النجاشي ،ص: ٢٥، الكافي ١ /٢٤٧، (ان يراتهام لكاتے بين كه وه كم عقل تھے۔)

طعن دراز کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ وہ حضرت حسین خالٹیڈ کی اولا دیسے حسد کرتی ہے۔ 🏻 اوراسی طرح وہ حضرت حسین زیانٹیز کے ان بیٹوں پر بھی لب کشائی کرتے ہیں جوان کے من پینداماموں میں سے نہیں ہیں مثلاً حضرت زید بن علی خالیہ کہان پر انہوں نے تہمت لگائی ہے کہ وہ شراب پیتا تھا۔ ©اس طرح حضرت حسن عسکری ® کے بھائی ابراہیم پرزبان درازی کرتے ہوئے کہتے ہیں کہوہ فاجراورشرالی تھا۔

اس بنا پر شیعہ صاحبان حضرت رسول کریم طفیعی اوران کی عترت کے قدر دان نہیں ہیں ۔ بلکہ حضرت رسول کریم اوران کی عترت کے <u>سی</u>ے قدر دان وہ لوگ ہیں جو ان کی تعریف کرتے ہیں اورانہیں ان کاحق دیتے ہیں اوران کی تنقیص نہیں کرتے۔

- 🛈 چھٹی وجہ یہ ہے کہ شیعہ صاحبان کے ہاں شخصیات کا مقام، اتباع کی بنایز ہیں ہے۔ بلکہ فارسی قوم سے جذباتی تعلق کی بنا پر ہے چنانچہ وہ شخصیات کو کفر واسلام کے یمانے سے نہیں برکھتے بلکہ فارسی اور عربی کے پیانے سے نایتے ہیں اور اس حقیقت برمندرجہ ذیل امور دلالت کرتے ہیں۔
- مثلاً تمام اصحاب رسول كوچيور كرصرف حضرت سلمان فارسيٌّ كى تعظيم كرنا ، حتى کہ یوں کہنا کہان کی طرف وحی کی جاتی ہے! <sup>®</sup>ایسے کیوں؟ اس لیے کہوہ فارس سے ہیں۔
- حضرت حسن بن على طفياني كي اولا د كوجيمور كرصرف حسين خالفيك كي اولا د كي تعظیم کرنا ،کس لیے؟ اس لیے کہ ان کی اولا دیے نھیال فارس سے ہیں یعنی شیر بانو بنت بز دگر د ہے۔ جوحضرت علی بن حسین ( زین العابدین ) کی مال

الكافي ٦/٥٥ ( حاشه ديك مين )

**١**9٤/٤٦ بحار الانوار ٢٤/٤٦

الكافي ١/٤٠٥

٠١: رجال اللكشي

تقی ـ رضی الله تبارک وتعالی عنهم اجمعین ـ چنانچه وه تبجهته میں که معز زساسانی شجره ، ہاشمی شجره سے ل گیا ـ ®

وہ کہتے ہیں کہ سری جہنم میں ہے لیکن اس پر آگ حرام ہے۔ © کس لیے؟! فارسی نظریۂ تعصب کے مطابق کسری (ایران) کی تعظیم کی وجہ سے۔حالانکہ وہ کفریرفوت ہوا،لیکن وہ کہتے ہیں کہ اس پر آگ حرام ہے۔

پھران کا آخری شخص آیا اور شاید وه آخری نه ثابت ہواور وه ہے۔''احقاقی حائری، وه اصحاب رسول طبیع آیا فارس میں فتو حات پر تبصر ه کرتا ہوا کہتا ہے۔ کہ وہ او باش عرب بدو تھے، جوشہوت پرست ، ہونے کی وجہ سے فارس کی عور توں کی عفتوں کے پیاسے تھے۔ ®

د کیھئے وہ اصحاب ؓ رسول کا ذکر کیسے گھٹیا اور شرمناک الفاظ میں کرتا ہے اور اس دور کی مجوسی عورتوں کی تعریف کن الفاظ میں بیان کرتا ہے؟ کہ وہ تو پاکدامن تھیں اور اصحاب ؓ رسول (نعوذ باللہ) ان کی عزتوں کے پیاسے تھے چنانچہ (ان کا اہل السنہ سے تنازع کا سبب) اسلام اور کفریا امامت علیؓ اور دوسروں کی امامت کی نفی للہ نہیں بلکہ ٹھیٹھ نسل پرستی ہے (کیونکہ وہ کسی بھی بہانے سے ایرانی قوم کی برتری منوانا جا ہتے ہیں اور عرب فاتحین کی عظمت کو گرانے کی کوشش میں ہیں)



بحار الانوار:٣٢٩/٤٥

ع بحار الانوار: ٢١٤/٤١

€ رسالة الايمان، ص: ٣٢٣

# المعلى الله على على الماء على الماء الماء الماء الماء الماء المعلم الماء الماء

وہ کہتے ہیں کہ آنخضرت کا فرمان «علِیؓ مِنّی وَاَنَا مِنُ عَلِیِّ "اس بات کی دلیل ہے کہ حضرت علیؓ ہی اللہ تعالی کے رسول ملی ایک اللہ تعالی کے رسول ملی اللہ تعالی ہے۔

ہم کہتے ہیں کہ حضرت علی ، نبی سے ہے اور نبی حضرت علی سے ہے تو اس کا تعلق ا تباع اور نصرت سے ہے اسی بنا پر حضرت رسول کریم طلطے آنے غزوہ اُ حد کے دن جب جلیبیب کو گم یا یا تو یو چھا:

جلیب کو دیکھو! تو لوگوں نے کہا ، وہ ہمیں نظر نہیں آ رہے۔ آپ نے فرمایا: اسے مقتولوں میں تلاش کرو، جب انہوں نے اسے دیکھا تو وہ سات کا فروں کے درمیان پڑا تھا۔ چنانچہانہوں نے آپ کوخبر دی تو آپ نے فرمایا :اس نے سات کا فروں کوجہنم رسید کیا اور انہوں نے اسے قل کردیا۔

جليبيب مجھ سے ہواور میں جليبيب سے ہول ـ' <sup>1</sup>

جب حضرت نبی کریم طفی آنے اشعریین کا ذکر کیا تو فرمایا: « هُمُ مِنّی وَ اَنَا مِنُهُمُ » وہ مجھ سے ہیں اور میں ان سے ہوں۔'' ©

لہذا آنخضرت کے «عَلِیٌّ مِنَّی وَ اَنَّا مِنُ عَلِیّ» سے بیم فہوم نہیں نکاتا کہ وہ آپ کے بعد خلیفہ ہیں، بلکہ بیتو حضرت علی اور حضرت رسول کریم کے آپس میں تعلق کومبالغے کے ساتھ بیان کرنے کے لیے ہے کہ حضرت علی ڈٹاٹیڈ اطاعت رسول کا مجسم نمونہ ہیں۔

اور پھر حضرت علی خالٹیں کو حضرت نبی کریم طشیع یے سے نسبی ،سسرالی تعلق بھی تو

<sup>•</sup> مسلم - فضائل الصحابة، رقم: ١٣١

<sup>2</sup> مسلم \_ فضائل الصحابة، رقم: ١٦٧

تھا اور آپ دین حق کی اتباع، نصرت، تا ئیداور اللہ کے حق کو قائم کرنے میں اپنی مثال آپ تھاس لیے حضرت نبی کریم مشکل آپ نے فرمایا: «عَلِیٌّ مِنَّیُ وَ اَنَا مِن عُلِیٌّ مِنَّیُ وَ اَنَا مِن عُلِیٌّ»

تقریباً یہ ہیں وہ اہم دلائل جو شیعہ صاحبان، حضرت علیؓ کی خلافت کو حضرت ابو بکرؓ وعمرؓ کی خلافت سے مقدم سجھتے ہوئے بیان کرتے ہیں اور شاید اور بھی دلائل ہوں، کیکن میں نے انہیں اس لیے ذکر نہیں کیا کہ وہ کم از کم میری نگاہ میں ان کے مقصد کوکسی صورت میں بھی پورانہیں کرتے۔





# حضرت ابو بکر گی بیعت کے متعلق 'حضرت علی کا موقف کیا تھا؟ کیا ہے بات درست کے کہ وہ اینے آپ کوخلافت کا اولین حقد ارسجھتے تھے؟

جواب: جب واقعه سقیفه رونما ہوا اور بیعت مکمل ہوگی اور بیہ بیعت بقول سید ناعمر بن الخطاب اللہ اللہ ہوگی قلی اور ایم بیت بیت بیت بیت بیت بیت بیت الخطاب اللہ ہوگی قلی اور اس موقعه پرشور کی کے افراد کو طلب نہیں کیا گیا تھا، تو حضرت علی المرتضلی وَ اللّٰهِ مُن کے دل میں رنج پیدا ہوا اس لیے کہ انہیں شور کی میں شامل کیوں نہ کیا گیا، یا اس لیے کہ وہ اپنے آپ کوخلافت کا حقد ارسجھتے تھے۔

گیا، یا اس لیے کہ وہ اپنے آپ کوخلافت کا حقد ارسجھتے تھے۔

ہے دواحمال ہیں۔

پہلا میہ کہ حضرت علیؓ بن ابی طالب اپنے آپ کو حضرت ابو بکر صدیق مثالیٰہ ا سے خلافت کا زیادہ حقد ارسیجھتے تھے۔

دوسرااحمال یہ ہے کہ وہ شور کی میں اپنی شمولیت کوضر وری سمجھتے تھے۔ دیکھنا یہ ہے کہ ان دونوں میں صحیح احمال کون سا ہے' چنانچیہ ہم اصل واقعہ کے بیان کے بعداس پر بحث کریں گے۔

حضرت نبی کریم طلط آیا کی وفات کے بعد حضرت ابو بکر صدیق کی بیعت ہو گئی اور حضرت سیدہ فاطمہؓ بنت رسول کریم بیار ہو گئیں اور بستر پر پڑی رہنے لگیں مشہور روایات کے مطابق چھے ماہ زندہ رہیں ® اور بعض روایات کے مطابق اس سے بھی کم اور ایک روایت کے مطابق اس سے زیادہ عرصہ زندہ رہیں ، لیکن سب سے مشہور روایات کے مطابق چھے ماہ زندہ رہیں اور حضرت علی بن ابی طالب رخالتۂ ان کی

تہار داری کی بنا پر تقریباً نماز کے لیے ہی نکلتے تھے، جب ان کی وفات ہوگئی اور آپ گھر سے باہر نکلے تو انہیں اپنے متعلق لوگوں کے چہروں کے تاثر ات بدلے بدلے نظر آئے ، تو آپ ٹے نے حضرت ابو بکر گواپنے گھر تشریف لانے کی دعوت دی ۔ چنا نچہ آپ مضرت عمر ٹبین خطاب کے ہمراہ ان کے پاس تشریف لے گئے ، تو حضرت علی بن ابی طالب وہائی نے نفر مایا: میں سمجھتا تھا کہ ہمارا بھی اس منصب میں حق ہے ۔ چنا نچہ حضرت ابو بکر گھڑ ہے ہوئے اور تقریر کرنے لگے آپ نے اپنی تقریر میں حضرت علی بن ابی طالب وہائی اور آل بیت رسول طبیع آئی کی شان بیان فر مائی ' اس کے بعد حضرت علی وہائی مسجد میں منبر پر تشریف لائے اور لوگوں کے سامنے آپ کی بیعت کی 'بید چھے ماہ بعد کا واقعہ ہے ۔ ®

اوراما م ابن کثیر میلینی بیان کرتے ہیں کہ حضرت علی والٹیئی نے حضرت ابو بکر صدیق کی بیعت کہ پھرالگ تھلگ ہوگئے اور علائیۂ بیعت نہ گی۔ © اور جو چیز رائح نظر آتی ہے وہ یہ ہے کہ حضرت علی والٹیئ کی مراد پیھی کہ شورای میں ان کا بھی حق ہے ، نہ کہ آپ خلافت کے متمنی تھے اور اس رائے کی ترجیح کی دووجو ہات ہیں۔ کہمنی وجہ یہ ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق کا منصب خلافت کا حقدار ہونا تقریباً منفق علیہ حقیقت ہے ، کیونکہ حضرت نبی کریم طفی ہی منفق علیہ حقیقت ہے ، کیونکہ حضرت نبی کریم طفی ہی اور اس دور میں سوائے امام ابو بکر کے علاوہ کسی کو نماز بڑھانے کا حکم نہ دیتے تھے اور اس دور میں سوائے امام البو بکر کو کہو کہ وہ لوگوں نے کہا وہ رقیق القلب انسان ہے لیکن ابو بکر کو کہو کہ وہ لوگوں کو نماز بڑھائے تو لوگوں نے کہا وہ رقیق القلب انسان ہے لیکن اور حضرت سیدہ عائشہ والٹیئیا کی روایت میں ہے کہ ایک عورت 'حضرت اور حضرت سیدہ عائشہ والٹیئیا کی روایت میں ہے کہ ایک عورت 'حضرت اور حضرت سیدہ عائشہ والٹیئیا کی روایت میں ہے کہ ایک عورت 'حضرت

اخرجه البخاری - کتاب المغازی - باب غزوة خیبر' رقم: ۲٤۱٬٤۲٤ مسلم، کتاب الجهاد: ۲۵

البدایة والنهایة: ٥/٨١، مؤلف ابن کثیر رئیسی نے اس کی سندکوسیح قرار دیا ہے۔

<sup>€</sup> بخاري ـ كتاب الانبياء ، باب لقد كان في يوسف و اخوته آيات ، رقم: ٣٣٨٥

رسول کریم طفظ آنے پاس آئی اوراس نے کوئی مسلہ پوچھا پھروہ کہنے گئی کہ اگر میں الگلے سال آؤں اور آپ کونہ پاؤں تو پھر کس کے پاس جاؤں؟ آپ نے فرمایا: ابو بکڑے پاس چلی آنا۔ ®

اور سی بخاری اور مسلم میں ہے کہ حضرت رسول کریم طنتے ہیں آنے حضرت عائشہ سے فر مایا تھا:
میرے پاس کوئی قلم دوات لاؤتا کہ میں تیرے باپ کے لیے پچھ ککھ دول
کیونکہ مجھے خطرہ ہے کہ کوئی طالع آزما چاہت نہ کر بیٹھے، جبکہ اللہ تعالی اور اس کا
رسول اور مومنین ابو بکر کے سواکسی کونہیں جا ہتے۔ ©

یہ اور دیگر بہت سی احادیث ہیں جو اس حقیقت پر دلالت کررہی ہیں کہ حضرت ابوبکر خلافیۂ دوسروں سے خلافت کے زیادہ حقدار تھے۔

دوسری وجہ یہ ہے کہ حضرت علی بن ابی طالب رٹائٹیڈا پی خلافت کے دور میں بذات خود فر مایا کرتے تھے کہ جس کسی نے مجھے حضرت ابو بکر اور عمر وُلِیُّ اپنی فضیات دی' میں اسے مفتری کی حدلگاؤں گااس سے معلوم ہوا کہ حضرت علی رٹائٹیڈ خود بھی اپنے آپ میں اسے مفتری کی حدلگاؤں گااس سے معلوم ہوا کہ حضرت علی رٹائٹیڈ خود بھی اپنے آپ کو حضرت ابو بکر اور عمر وَلِیُّ ہُما سے افضل نہیں سمجھتے تھے۔اس طرح آپ کی حدیث مسجح بخاری میں ہے کہ آپ کے لخت جگر سیدنا محمد بن علی (ابن الحفیہ) نے آپ وَلِیُّ ہُما کے بعد سب لوگوں سے افضل کون ہے؟

بو چھا کہ حضرت رسول کریم طِلْنَامِیْ کے بعد سب لوگوں سے افضل کون ہے؟
آپ نے فر مایا: ''ابو بکراٹ''

انہوں نے یو چھا:'' ان کے بعد کون۔؟''

آپ طلط این الحفیہ فرمایا: ''عمر '' حضرت محمد بن علی ابن الحفیہ فرماتے ہیں کہ اس کے بعد میں نے اس خدشہ کے پیش نظر کہ ابا جان کہیں حضرت عثمان گانام نہ لے

<sup>•</sup> بخارى، كتاب فضائل الصحابة ـ باب لوكنت متخذا خليلًا، رقم: ٣٦٥٩ مسلم 'كتاب فضائل الصحابة، رقم: ١٠١٠ مسلم 'كتاب

مسلم فضائل الصحابة، رقم: ۱۱، بخارى مين بحى تقريباً يكل الفاظ بين كتاب المرضى ، باب
 ما رخص للمريض انى وجع، رقم: ٥٦٦٦

دیں فوراً که دیا: اور پھر آپ؟

آپ نے فرمایا: میں تو مسلمانوں میں سے فقط ایک انسان ہوں۔ 
اس سے بھی ثابت ہوا کہ آپ اپنے آپ کو حضرت ابو بکر اور عمر فرالٹی سے افضل نہ سمجھتے تھے، یہی وجہ ہے کہ جب حضرت ابو بکر فرالٹی نے حضرت عمر برا اور جب حضرت ابو بکر فرالٹی نے حضرت برنایا، تو آپ نے کسی طرح بھی رنج والم کا اظہار نہیں فرمایا اور جب حضرت عمر فرالٹی نے نزخی ہونے کے بعد خلیفہ کے ابتخاب کے لیے شور کی بنائی تو بھی آپ نے یہ نہیں فرمایا کہ میں سب سے زیادہ حقد ار ہوں 'بلکہ آپ نے اس شور کی کو سلیم کیا۔ بنابریں راج بات یہی ہے کہ آپ کے دل میں خلافت کا خیال نہ تھا، بلکہ شور کی میں شمولیت کا تھا اور آپ سمجھتے تھے کہ میں شور کی میں کیوں نہ حاضر ہو سکا، جبکہ اس میں میر احق ہے۔

لیکن ہم کہتے ہیں کہ حضرت عمر زبالٹیئ کی وضاحت کے مطابق حضرت ابو بکر زبالٹیئ کی بیعت کا معاملہ اچا نک پیش آ گیا اور اس میں نہ صرف یہ کہ حضرت علی زبالٹیئ حاضر نہیں ہوئے، بلکہ حضرت طلحۂ حضرت زبیر، حضرت سعد بن ابی وقاص ٔ اور دیگر کبار صحابہ کرام وقائلہ بھی حاضر نہیں ہو سکے تھے اور مہاجرین میں سے بھی حضرت ابو عبیدہ وضرت عمر اور حضرت ابو بکر وقائلہ ہے کے سوا اور کوئی حاضر نہ ہوسکا اور انصار میں سے بھی صرف حضرت حباب بن منذ راور حضرت سعد بن عبادہ زبالٹیئ وغیرہ حاضر ہو سکے تھے۔ حضرت حباب بن منذ راور حضرت سعد بن عبادہ زبالٹیئ وغیرہ حاضر ہو سکے تھے۔ پہنا نجیہ جناری میں ایک دوسری حدیث اس حقیقت کی زیادہ وضاحت کر رہی ہے۔ امام بخاری لکھتے ہیں کہ ہمیں نجی بن بکیر نے لیث کے حوالے سے بیان کیا اور اس نے عیل سے اور عقیل نے ابن شہاب سے ، ابن شہاب نے عروہ بن زبیر اور اس نے عیل سے اور عقیل نے ابن شہاب سے ، ابن شہاب نے عروہ بن زبیر کے حوالے سے حضرت سیدہ عائشہ سے بیان کیا کہ (وہ فرماتی ہیں)

حضرت فاطمه والنيء بنت رسول مطفع فيم نے حضرت ابو بكر رفائلي كى طرف پيغام

بخاری رکتاب فضائل الصحابة، باب لو کنت متخذا خلیلاً ، رقم: ٣٦٧١

چنانچہ آپ نے اسے حضرت فاطمہ ٹے سپر دکرنے سے انکا رکر دیا تو حضرت فاطمہ وظافیم 'حضرت ابو بکر وٹائیئ کے اس جواب سے ناراض ہو گئیں اور فوت ہونے تک ان سے بات نہ کی ۔ اور وہ حضرت رسول کریم ملتے آپے بعد چھ ماہ زندہ رہیں ۔ جب آپ فوت ہو ئیں توان کے خاوند حضرت علی وٹائیئ نے ان کواسی رات میں ہی وفن کر دیا اور حضرت ابو بکر وٹائیئ کوان کی وفات کی اطلاع نہ دی اور خود ہی ان کی نماز جنازہ پڑھائی اور حضرت فاطمہ کی زندگی میں حضرت علی وٹائیئ کامقام (قابل رشک) تھا۔ بہر وہ فوت ہوگئیں تو حضرت علی وٹائیئ کامقام (قابل رشک ) تھا۔

جب وہ قوت ہو ہیں تو حضرت می نے اپنے مصلی تو لول کے چہروں کے تاثرات بھانپ لیے، لہذا انہوں نے حضرت ابو بکر زلائی سے مصالحت اور ان کی بیعت کی راہ تلاش کرنی شروع کردی جبکہ گذشتہ مہینوں میں انہوں نے بیعت نہ کی متحق ۔ چنا نچہ انہوں نے حضرت ابو بکر زلائی کی طرف پیغام بھیجا کہ وہ ہمارے پاس تحقی ۔ چنا نچہ انہوں نے حضرت ابو بکر زلائی کی طرف پیغام بھیجا کہ وہ ہمارے پاس آتھ آنا پسند نہ تھا۔ چنا نچہ حضرت عمر زلائی نے فر مایا نہیں اللہ کی قتم! آپ ان کی طرف اسلے نہ جا کیں ۔ حضرت ابو بکر ٹے فر مایا کہ جہیں میرے متعلق ان سے کیا خطرہ ہے؟ اللہ نہ جا کیں ۔ حضرت ابو بکر ٹے لے گئے تو حضرت علی گئے تو حضرت علی ہیں اور جاؤں گا۔ چنا نچہ حضرت ابو بکر ٹے چلے گئے تو حضرت علی ہیں اللہ کی قتم! میں ان کے پاس ضرور جاؤں گا۔ چنا نچہ حضرت ابو بکر ٹے چلے گئے تو حضرت علی ہیں اور بیان کی جائے ہیں ان کے پاس ضرور جاؤں گا۔ چنا نچہ حضرت ابو بکر ٹے چلے گئے تو حضرت علی ہیں اور بیان کی جائے ہیں اور جاؤں گا۔ چنا نچہ حضرت ابو بکر ٹے چلے گئے تو حضرت علی ہیں ان کے پاس ضرور جاؤں گا۔ چنا نچہ حضرت ابو بکر ٹے چلے گئے تو حضرت علی ہیں میں ان کے پاس ضرور جاؤں گا۔ چنا نچہ حضرت ابو بکر ٹے چلے گئے تو حضرت علی ہیں اور بیان کی جائیں اور بیان کی بیان کی بیان کی بیان کی بیان کی بیان کی جائے گئے تو حضرت علی ہیں اور بیان کی بیان کے پاس ضرور جاؤں گا۔ چنا نچہ حضرت ابو بکر ٹے جائی ہیں اور کیانے کی سے کیانے کی تو حضرت ابو بکر ٹیانے کی ہیں اور کیانے کیانے کی بیانے کیانے کیانے

نے خطبہ پڑھااور فرمایا کہ ہم آپ کی فضیلت سے آگاہ ہیں اور جو کچھاللہ نے آپ
کو عطا فرمایا ہے اس کے معترف ہیں اور ہم اس خیر میں آپ سے منافست نہیں
کرتے ، جواللہ نے آپ کی طرف پہنچائی ہے، لیکن آپ نے دلیری کی اور اس
معاطے میں ہماری پرواہ نہ کی اور رسول کریم مستی ہے تی ہے۔
سیجھتے ہیں کہ اس معاطے میں ہمارا بھی حق ہے۔

اس دوران حضرت ابوبکر کی آنکھوں سے آنسو بہہ پڑے جب حضرت ابوبکر ؓ نے گفتگو کی تو فر مایا۔

اس ذات کی قتم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے جھے اپنی قرابت داری کے مقابلے میں حضرت رسول کریم طفی این کی قرابت داری ہے حدعز بیز ہے۔ اور وہ جو میر ہاور آپ کے در میان ان اموال کے متعلق شکر رنجی ہے (تو اس سلسلے میں میری گذارش ہے ہے) کہ میں نے اس میں بھلائی کی کوئی کسر نہیں چھوڑی اور میں میں میری گذارش ہے ہے) کہ میں نے اس میں بھلائی کی کوئی کسر نہیں چھوڑی اور میں نے حضرت رسول مقبول طفی آئے ہے کو اس مال کے متعلق جو پچھ کرتے دیکھا وہی کیا۔ چنا نچہ حضرت علی رفائی نے فرمایا آپ سے کل پچھلے پہر بیعت کرنے کا وعدہ ہے۔ چہ حضرت ابو بکر زوائی نے فرمایا آپ سے کل پچھلے پہر بیعت کے متعلق ان کی جب حضرت ابو بکر زوائی نے نے ظہر کی نماز ادا کی تو منبر پرتشریف لاتے اور اپنی خطبہ کے دور ان حضرت علی رفائی کی شان بیان فر مائی اور اپنی بیعت کے متعلق ان کی تا خیر کا عذر بیان کیا اور ان کے لیے استعقار کیا ، اس کے بعد حضرت علی رفائی نے خطبہ دیا ور اس میں حضرت ابو بکر گرے حق کی عظمت بیان کی اور فر مایا کہ جمیں کسی طرح کے احساس برتری نے حضرت ابو بکر کی بیعت سے تا خیر پر نہیں اکسایا اور نہ ہم ان کو اللہ تعالی کی عطائی ہوئی فضیلت کا انکار کرتے ہیں ۔لیکن ہم سیجھتے ہیں کہ اس معاصلے اللہ تعالی کی عطائی ہوئی فضیلت کا انکار کرتے ہیں ۔لیکن ہم سیجھتے ہیں کہ اس معاصلے اللہ تعالی کی عطائی ہوئی فضیلت کا انکار کرتے ہیں ۔لیکن ہم سیجھتے ہیں کہ اس معاصلے اللہ تعالی کی عطائی ہوئی فضیلت کا انکار کرتے ہیں ۔لیکن ہم سیجھتے ہیں کہ اس معاصلے

میں ہمارا بھی حق ہے اور انہوں نے ہماری پرواہ نہ کی ،جس کی وجہ سے ہمارے ول

میں ناراضی پیدا ہوئی۔

چنانچ مسلمان خوش ہو گئے اور انہوں نے کہا کہ آپ نے درست کہا اور جب حضرت علی نے نیک کام کی طرف رجوع کرلیا تو مسلمان ان سے حدورجہ احترام سے پیش آنے لگے۔ ©

- ت حضرت ابوبکر کی خلافت نص کی بناپرقائم ہوئی یامشاورت کے ذریعے قائم ہوئی؟ جواب: حضرت ابوبکر گی خلافت کے متعلق تین اقوال ہیں۔
  - ایک توبید که وه حضرت رسول کریم طفی آنا کی واضح نص کی بناپر قائم ہوئی۔
- دوسرا بید که وہ نص خفی کی بنا پر قائم ہوئی ۔ جبیبا که حضرت رسول مقبول طلط آیا نے ایک عورت کے سوال کے جواب میں فرمایا تھا کہ اگر میں مجھے نہ مل سکوں تو ابو بکر کے پاس آنا۔
- اس قول سے استدلال کرنے والے کہتے ہیں کہ یہ نص خفی ہے صرت کنہیں ہے اور تیسراقول ہے کہ وہ مشاورت کے ذریعے قائم ہوئی۔

اور جو بات واضح نظر آتی ہے وہ یہ کہ ان کی خلافت نص صریح کی بنا پرنہیں بلکہ نص خفی کی بنا پر قائم ہوئی اور اصل علم اللّٰہ تعالیٰ کے پاس ہے۔

کیا تاریخ طبری کی احادیث اور مرویات کی تحقیق اور تخ جو چکی ہے؟ اور کیا یہاں تاریخ کے موضوع پر کوئی سے کتاب موجود ہے۔؟

جواب: میں نہیں جانتا کہ اس کی تحقیق اور تخریج ہو چکی ہے یا نہیں' البتہ ابو بکر ابن العربی جیسے ائمہ کرام نے فقط صحیح روایات پر انحصار کرنے کی سعی کی ہے۔ مثلاً "العواصم من القواصم" میں صحیح روایات کا اہتمام کیا گیا ہے اور بعض روایات کا ضعف بیان کیا گیا ہے، باقی رہی کوئی ایسی کتاب جو مستقل طور پر ان مسائل کی تحقیق پر مشتمل ہو؟ موجود نہیں ۔ لیکن آپ کے پاس امام ابن کثیر اور امام ذہبی کی

<sup>●</sup> صحیح بخاری۔ کتاب المغازی ـ باب غزوة خیبر : ۲۲۱٬٤۲٤٠

تواریخ موجود ہیں اور وہ بسااوقات بعض روایات پر کلام کرتے ہیں اور ان کا ضعف بھی بیان کرتے ہیں ، ایکن ہمیشہ نہیں بلکہ بھی بھی جبدا مام طبری وطنے ہیں ، محیے نہیں معلوم کہ کسی روایت پر کلام کیا ہو کیونکہ وہ تو صرف ناقل اور جامع ہیں ، مجھے نہیں معلوم کہ کسی نے ان کی روایات کی تحقیق یا تخریح کی ہو، البتہ ایک عمدہ کتاب منظر عام پر آئی ہے اور وہ ہے یہ سے المیحییٰ کی کتاب مرویات ابی مخصف انہوں نے تاریخ طبری سے ابوخصف کی روایات چن کر ان کی تحقیق ہے اس کے علاوہ ایک کتاب بھی منظر عام پر آئی ہے اور وہ ہے محمد محزون کی کتاب "مو اقف الصحابہ من الفتن " آئی ہے اور وہ ہے محمد محزون کی کتاب" مو اقف الصحابہ من الفتن " مو افغین کا طریق کا رہے ہے کہ یہ تاریخ طبری کی تاریخ سے تیار کی ہیں۔ ان موفین کا طریق کا رہے کہ یہ تاریخ طبری سے مطلوبہ موضوعات کا انتخاب کر کے مرف انہیں پر تحقیق و تعلیق کرتیہیں ، لین مکمل تاریخ طبری پر تحقیق کا م کا مجھے علم موفین ۔ والٹد اعلم

البته السموضوع پر چنر بهترین کتابین مارکیٹ میں آئی بین اور وہ بیں۔ یکی البته اللہ موضوع پر چنر بهترین کتابین مارکیٹ میں آئی بین النبویة اور الحیل کی کتاب المخلافة الراشدہ اور امام ابن تیمیم کی منها ج السنة النبویة اور سالم بھنساوی کی المخلافة والمخلفاء الراشدون بین الشورٰی والدیمو قراطیة.

# ت حضرت رسول كريم طفيع الله كاحضرت عائشه كويد كهنه كاكيا مطلب بح كهتم يوسف كي صواحب مو؟

جواب: جب حضرت رسول کریم طفی آنے فرمایا تھا کہ ابو بکر کو حکم دو کہ وہ لوگوں کونماز پڑھائے 'تو حضرت عائشہ نے جواب دیا کہ حضرت ابو بکر زخانی نئرم دل اور ممگین آ دمی ہیں، جب وہ پڑھنا شروع کرتے ہیں تو ان کے رونے کی وجہ لوگوں کوان کی قرات سائی نہیں دیتی، تو حضرت رسول کریم طفی آئے نے فرمایا: تم یوسف کی صواحب ہوا ابو بکر کو کہو کہ وہ لوگوں کونماز پڑھائے۔ حضرت رسول کریم طفی آئے آئے کی اس سے مرادیتھی

کہ تم بھی اس طرح کرنا جا ہتی ہوجس طرح عزیز مصر کی بیوی نے دعوت کے بہانے مصر کی عورتوں سے کیا 'قر آن میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ فَلَمَّا سَمِعَتُ بِمَكْرِهِنَّ أَرُسَلَتُ اِلَيْهِنَّ وَاَعْتَدَتُ لَهُنَّ مُتَّكَأً وَ أُتَتُ كُلَّ وَاعْتَدَتُ لَهُنَّ مُتَّكَأً وَ أُتَتُ كُلَّ وَاحِدَةِ مِنْهُنَّ سِكِّيْنًا ﴾ [يوسف: ٣١]

''جباس نے ان کے فریب کوسنا توان کی طرف پیغام بھیجااوران کے لیے گاؤ تکیے لگادیئے اوران میں سے ہرایک کوچا قودے دیئے۔''

بظاہرتو یے نظر آتا ہے کہ وہ ان عورتوں کا اکرام واحترام کررہی ہے کیونکہ اس نے ان کے لیے دستر خوان بچھایا اور پھل اور چاقو بھی فراہم کردیئے لیکن وہ چاہتی کیاتھی؟ وہ انہیں یوسف دکھانا چاہتی تھی ۔ چنا نچہ اس نے یوسف عَالِیلا سے کہا کہ:

﴿ اُخُو جُ عَلَیْهِنَ فَلَمَّا رَأَیْنَهُ اَکْبَرُنَهُ وَ قَطَّعُنَ اَیْدَیَهُنَّ وَ قُلُنَ حَاشَا للّٰهِ مَا هٰذَا یَشَدًا ﴾

''(یوسف!)ان کی طرف آ'جب انہوں نے اسے دیکھا تو جیرت زدہ رہ گئیں اوراپنے ہاتھ زخمی کربیٹھیں اور کہنے لکیس اللّٰد کی پناہ'یہ بشرنہیں ہے۔''

چنانچہ حضرت رسول کریم طفی آئی حضرت عاکشہ سے کہہ رہے تھے کہ تو کہتی ہے کہ وہ فہ مگین اور نرم دل ہیں ، جبکہ در حقیقت تو اسے عملین اور نرم دل نہیں کہہ رہی بلکہ اس طرح کہنے سے تیری مراد کچھاور ہے جو تیرے دل میں ہے۔ اور بعد میں حضرت عاکشہ نے اس کی صراحت بھی کردی تھی کہ میں ڈرگئی کہ لوگ میرے باپ سے بدشگونی لے کر گناہ میں مبتلا ہول گے۔ 
© اور حضرت نبی کریم طفی آئی آاسے بیا ہی بھانپ گئے اور سمجھ گئے کہ ابو بکر کو عاکش کے شمگین اور نرم دل کہنے سے مراد پچھاور ہے۔ یہ ہے مفہوم حضرت عاکشہ کو ﴿ إِنَّ کُنَ صَوَیْحِبَاتُ یُوسُف ﴾ کہنے کا۔

صحیح بخاری - کتاب المغازی - باب مرض النبی ووفاته ، و ۶ ٤٤٥ مسلم کتاب الصلوة ، و ۹۳ .

کیا یہ بات صحیح ہے کہ حضرت رسول کریم سے آنے حضرت ابو بکر صدیق فٹاٹیڈ کو امیر جج مقرر کیا۔ اور انہیں سورۃ توبہ کی آیات دیں ، پھر آپ نے انہیں ہٹا کر حضرت علی کوان کی جگہ پر مقرر کیا۔؟

جواب: پہلی بات تو یہ ہے کہ حضرت رسول کریم طنی آئے ہے حضرت علی بن ابی طالب کو امیر جج مقرر ہوئے تھے اور امیر جج مقرر ہوئے تھے اور جب حضرت علی زبائیڈ امیر جج مقرر ہوئے تھے اور جب حضرت علی زبائیڈ بن ابی طالب ان کے پیچھے آن پہنچے تو آپ نے ان سے کہا:

آپ (میرے) تابع بن کرآئے ہیں یامتبوع؟

حضرت علیؓ نے فر مایا: آپ کا تابع بن کرآیا ہوں۔

اس قصى كا خلاصه يه به كه حضرت رسول كريم اور كفار مكه كدر ميان معابده تقااور الله تعالى نه آپ كوهم ديا كه ان سعمعا بده تم كردي اوران سي لاتعلقى كااعلان كردي و الله قَ مَن الله وَ رَسُولِه إلَى الَّذِينَ عَاهَدُتُم مِنَ الْمُشُوكِيْنَ فَسِيهُ وُ الله وَ رَسُولِه إلَى الَّذِينَ عَاهَدُتُم مِنَ الْمُشُوكِيْنَ فَسِيهُ وُ الله وَ الله و الله والله وال

'' كەاللەتغالى اوراس كارسول لاتعلق بين ان مشركين سے ، جن سے تم نے معاہدہ كيا تھا چنا نچه (اے مشركو!) تم چار ماہ تك زمين پر چل پھرلواور جان لوكة تم الله كو ہرا نہيں سكتے ،اور الله تعالى كافروں كورسوا كرنے والا ہے ،اور جج اكبروا لے دن سے الله اوراس كے رسول كى طرف سے اعلان ہے كەالله اوراس كارسول مشركوں سے لاتعلق بين ،سواگر تم تو به كراؤ تو وہ تمہارے ليے بہتر ہے اور اگر تم پھر جاؤ تو جان لو

کہ تم اللہ تعالی کو ہرانہیں سکتے اور کا فروں کوعذاب الیم کی بشارت سنادو۔''
اور عربوں کا دستورتھا کہ جب کوئی آ دمی کسی دوسرے آ دمی سے معاہدہ کر لیتا
اور پھراسے ختم کرنا چا ہتا، تو وہ بذات خوداسے ختم کرنے کا اعلان کرتا، یا اپنے کسی
قریبی رشتہ دارکواسے ختم کرنے کا اعلان کرنے کے لیے کہتا۔

اس بنا پر حضرت نبی کریم طفی آنی از (اپنے بچازاد برادر) حضرت علی بن الله ابی طالب کوان سے معاہدہ ختم کرنے کے لیے بھیجا۔اس موقعہ پر حضرت علی رہائیں اللہ کوان سے معاہدہ ختم کرنے کے لیے بھیجا۔اس موقعہ پر حضرت علی رہائیں کے تابع تھے اور حضرت ابو بکرنے لوگوں کو حج کروایا اور عرفہ

کیا اصحاب رسول اور اہل بیت کے درمیان مصاهرات (رشتہ داریاں) تھیں؟ اور کیاان کے درمیان عداوتیں بھی تھیں؟

میں انہیں خطبہ بھی دیا۔ <sup>©</sup>

جواب: آل بیت رسول اور صحابه کرام رخی الله می درمیان بهت می رشته داریال تخصیل بهت می رشته داریال تخصیل به چنانچه حضرت رسول کریم طفی می این دو بیٹیوں ام کلثوم اور رقید گا نکاح حضرت عثان بن عفان اموی سے کیا۔

اورایک بیٹی حضرت زینب ٔ حضرت العاص بن رہیج اموی سے بیاہ دی تھی۔ اور حضرت علیؓ بن ابی طالب ہاشمی نے اپنی بیٹی سیدہ ام کلثومؓ، حضرت امیر المونین عمرؓ فاروق کے ساتھ بیاہ دی تھی۔ ©

اور حضرت علی خلافیۂ نے حضرت ابو بکر صدیق خلافیۂ کی بیوہ اسما بنت عمیس سے شادی کرلی تھی۔

اورآپ نے حضرت امامہ بنت العاص امویہ سے نکاح کرلیا تھا۔

● دیکھئے صحیح بخاری ۔ کتاب التفسیر ۔باب تفسیر سورہ براء ۃ۔اور حافظ ابن حجر کی کلام کیا ہے۔ کھے، انہول نے بعض طرق ذکر کر کے ان پر کلام کیا ہے۔

◙ تاريخ الاسلام ،عهد الخلفاء الراشدين ص: ٢٧٥/ الكافي ٣٤٦/٥

اور محمد بن ابو بکرصدیق' حضرت علی کے ربیب تھے۔ <sup>©</sup>

اور محر بن علی بن حسین نے ام فروہ بنت قاسم بن محر بن ابی بکر صدیق سے شادی کی تھی ، اسی بنا پر حضرت جعفر الصادق بن محمد ہاشمی کہا کرتے تھے ، کہ مجھے ابو بکر صدیق نے دو(۲) مرتبہ جنا ہے۔ © کیونکہ ان کی مال ام فروہ بنت قاسم بن محمد بن ابو بکر صدیق تھیں۔ ابو بکر صدیق تھیں اور ان کی نانی حضرت اساء بنت عبد الرحمٰن بن ابو بکر صدیق تھیں۔ اور حضرت ابان بن عثمان بن عفان اموی نے حضرت ام کلثوم بنت عبد اللہ

بن جعفر بن ابی طالب ہاشمیہ سے شادی کی تھی۔ <sup>③</sup>

اور حضرت سکینہ بنت حسین ہاشمیہ سے حضرت مصعب بن زبیر بن عوام نے نکاح کیا تھا۔ ®

علاوہ ازیں ان کی آپس میں بہت ہی رشتہ داریاں اور گہرے تعلقات تھے اسی وجہ سے امیر المومنین حضرت علی بن ابی طالب نے اپنے بیٹوں کے نام حضرت ابو بکراورعمراورعثمان مُثَنَّالَیْہ کے ناموں پرر کھے۔ ®

اور حضرت حسن بن علی فالٹنجانے اپنے بیٹے کا نام ابو بکرر کھا۔ ®

اور حضرت علی بن حسین نے اپنے بیٹے کا نام عمر رکھا تھا۔ 🤊

اور حضرت مویل بن جعفرالصادق ہاشمی نے اپنے بیٹے کا نام عمراور بیٹی کا نام عائشہر کھا۔ ®

🛭 ربیب سے مراد ہوی کے سابقہ خاوند کا بیٹا ہے۔

عسير اعلام النبلاء: ٦٥٥/٦

3 الشيعه و اهل البيت ،ص : ١٤١

4 الطبقات الكبرى:٥/١٨٣

۵ معرفة الصحابة: ۱/۹۰۱ كشف الغمة في معرفة الائمة: ۲//۲

۵ كشف الغُمَّة: ١٩٨/٢ سير اعلام النبلاء ٢٧٩/٣

7 كشف الغمّة ٢/٢٣

€ كشف الغمة ٣١٬٢٩/٣

اس موضوع پرعلامہ احسان الہی ظہیر رحمۃ اللہ کی کتاب الشیعہ واہل البیت لا جواب تصنیف ہے ® انہوں نے اس میں بنو ہاشم اور صحابہ کرام اور دیگر اہل السنة کی آپس میں رشتہ داریاں بیان کی ہیں۔

جواب: یزید بن معاویه صحابی نهیں تھا، کیونکہ وہ حضرت عثان بن عفان رضائی کی خلافت میں پیدا ہوا تھا البتہ اس کا چیا یزید بن ابوسفیان اموی حضرت رسول کریم طلق آیا کا صحابی اور حضرت معاویه رضائی کا بھائی تھا اور شام کا گورنر تھا اور جنگ برموک میں آپ اور حضرت معاویہ العاص اور ابوعبید اللہ اور شرحبیل بن حسنہ رضوان جنگ برموک میں آپ اور عمر و بن العاص اور ابوعبید اللہ اور شرحبیل بن حسنہ رضوان اللہ علیم الجمعین اسلامی افواج کے سیہ سالا رہے۔

اوریزید بن معاویهٔ حضرت معاویهٔ بن ابوسفیان کاصلبی بیٹا تھا اوراس میں عدنان اور قحطان اسمے تھے، اس کے ننہال اصل عرب قحطان سے تھے، اس کی ماں میسون الکلدیة تھی

△ کیابہ بات درست ہے کہ پزید بن معاویہ نے مدینہ کومباح قرار دیا تھا؟

جواب: کتب تاریخ میں یہ بڑامشہور واقعہ ہے اور تقریباً یہ مسلمہ بات ہے کہ مدینہ منورہ تین دن تک مباح قرار دیا گیا تھا، کین اس میں مکذوبہ داستانیں شامل کر دی گئی ہیں ، کہ ستر ہزار دوشیزاؤں کی عصمت دری کی گئی اور بعض روایات میں تمیں ہزار کنواریوں کا ذکر ہے اور بیسب کچھافتر اءاور جھوٹ ہے۔

اس حادثے کا سبب یہ تھا کہ مدینہ والوں نے عبداللہ بن حظلہ اور عبداللہ بن مطیع کی قیادت میں یزید بن معاویہ کی بیعت توڑ ڈالی اوراس سے بغاوت کا اعلان

<sup>€</sup> الشيعة واهل البيت ص:١٤٠-١٤٤

کردیا اور مدینہ کے گورنر کوشم بدر کردیا، بلکہ مدینہ میں امویوں کا محاصرہ کرلیا اور انہیں وہاں سے نکال باہر کیا، اس وجہ سے یزید بن معاویہ نے مسلم بن عقبہ کی قیادت میں ایک شکر بھیجا، جس نے مدینہ والوں کا محاصرہ کر کے ان سے لڑائی کی اور انہیں قبل کیا اور تین دن تک مدینہ میں قبل و غارت اور مال چھینے اور کھانا لوٹے کی کھلی چھٹی دے اور تین دن تک مدینہ میں قبل و غارت اور مال چھینے اور کھانا لوٹے کی کھلی چھٹی دے ولی اور تین دن کے بعد یزید نے اپنے کسی ہم نشین سے مشورہ کیا کہ اس صورت حال کی اصلاح کس طرح کی جائے؟ تو اس نے مشورہ دیا کہ ان کی طرف کھانا 'بین اور لباس و غیرہ جھیج دو۔ چنا نچہ اس نے یہ چیزیں جھیوادیں اور حالات پرسکون ہوگئے۔

مقصد یہ ہے کہ اس صورت حال سے نبرد آزما ہونے کے لیے مدینہ والوں سے مشورہ کی محاصل کی طرح کہ محصد سے نکل کھی تھی۔ جس طرح کہ حضرت علی بڑائی نے بھی کی ہوئی تھی اہل شام سے جنگ کی تھی کیونکہ وہ ان کی اطاعت سے نکل گئے تھے اور اہل مدینہ کے ساتھ لڑنا شامیوں کے ساتھ لڑنے کی طرح ہی تھا۔ کیونکہ انہوں نے اور اہل مدینہ کے ساتھ لڑنا کی بیعت تو ٹر ڈالی تھی البذا اہل النہ والجماعة اس صورت حال میں بیا کہ مدینہ کی ہوئی تھی اور بعد میں اپنی بیعت تو ٹر ڈالی تھی البذا اہل النہ والجماعة اس صورت حال میں بیا کہ مدینہ کو مباح قرار دینے کی وجہ سے بزید پر تنقید کرتے ہیں۔

### عفرت حسین رفائنه کاسرمبارک کہاں وفن ہے؟

جواب: اس کا اصل علم تو اللہ تبارک و تعالیٰ کے پاس ہے، البتہ اتنی بات یقینی ہے کہ اسے کوفیہ میں دفن ہے اس کا پچھالم نہیں مگر اسے شام یا بھر ہنیں لے جایا گیا۔ شام یا بھر ہنیں لے جایا گیا۔

### ناصبی کون بیں؟ کیاوہ اہل السنہ سے بیں؟ اوران کے متعلق کیا تھم ہے؟

جواب: ناصبیوں سے مراد وہ لوگ ہیں جو آل بیت نبی طفائی سے عداوت رکھتے ہیں، چنانچہ بیدلوگ حضرت علی خلافی اور حضرت حسن وحسین سے دشمنی رکھتے ہیں اوران کا اہل السنہ والجماعة سے کوئی تعلق نہیں ہے، کیونکہ اہل السنہ والجماعة 'شیعوں

اور ناصبیوں کے درمیان ہیں۔اس لیے کہ شیعہ حضرات تو اہل بیت کی تعظیم کرتے کرتے انہیں انبیاء کرام سے بھی بڑھا دیتے ہیں اور دوسری طرف ناصبی حضرات ان سے بغض رکھتے ہیں، جبکہ اہل السنہ درمیانی راہ پر ہیں ۔ یعنی وہ اہل بیت سے محبت بھی رکھتے ہیں گواللہ نے ان کوعطا کیا ہے۔اور اہل السنہ کے ہاں ناصبی اہل بدعت سے ہیں۔

# س جب ہم جانتے ہیں کہ حضرت حسین اور عبداللہ بن زبیر نے یزید کی بیعت نہیں کی تھی تو بیعت کمل کیسے ہوگئ؟

جواب: حضرت حسین بن علی المرتضٰی فرایخها ورحضرت عبدالله بن زبیر فرایخها ہل حل وعقد کے امام تھے، کیکن صرف بید دونوں ہی نہ تھے بلکہ دیگر صحابہ کرام بھی تھے اور بیعت کے لیے اجماع ضروری نہیں اور نہ ہی بیعت میں اجماع کی شرط لگائی جاتی ہے۔

حضرت عبداللہ بن عمر فاروق مصرت عبداللہ بن عمر واردق مصرت عبداللہ بن عمر واردق مصرت عبداللہ بن عمر فاردق مصرت عبداللہ بن عمر فاردق مصرت عبداللہ بن اللہ علاوہ اہل مدینہ اللہ علی ابن الحقیہ وغیرہم نے اس کی بیعت کی تھی کیا یہ کا فی نہ تھے ؟ قطع نظراس کے کہ حضرت مسین اور عبداللہ بن زبیر طین بنسبت خلافت کے زیادہ حقدار تھے اور وہ دونوں اس سے افضل تھے، بلکہ حضرت عبداللہ بن زبیر اور حضرت حسین بن علی فائی اور بیزید بن معاویہ کے درمیان برابری کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ (کیونکہ وہ دونوں صحابی تھے اور حضرت رسول کریم طاف تھے کے انتہائی قربی تھے جبکہ بیزیدام المؤمنین اُم جبیبہ کا بھتیجا تھا اوراموی قربی تھے اور حسن سول کی مصروب میں بیات کی مصروب کی مصروب کی سے اور سول کی مصروب کا مصروب کی مصروب کی مصروب کی مصروب کی میں بیات کی مصروب کی

ا کیامبحد حرام میں قال معنہیں ہے؟ تو پھریزیدنے مکہ میں ابن زبیر کے ساتھ اور مدینہ میں ابن طبع کے ساتھ کس بناپرلڑ ائی کرنا جائز سمجھا؟

جواب: بلاوجہ مکۃ مکرمہ اور مدینہ منورہ میں لڑائی کرنا جائز نہیں ہے، کیکن جب کوئی آ دمی کسی کوئل کر کے مکہ چلا جائے تو وہاں اسے قل کرنا جائز ہے، اگر چہوہ مکہ یامدینہ میں داخل بھی ہوجائے، کیونکہ ان دونوں شہروں میں چنداسباب کی بنا پر قبال جائز ہے۔ مثلاً حاکم کے خلاف بغاوت کرنا اوراسی طرح مسلمانوں کے ساتھ لڑائی میں کسی کا پہل کرنا۔قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَلَا تُقَاتِلُو هُمُ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُو كُمْ فِيهِ فَإِنُ قَاتَلُو كُمْ فِيهِ فَإِنُ قَاتَلُو كُمْ فَاقْتُلُو هُمْ كَذَالِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ﴾ [بقره: ١٩١] ثالُو كُمْ فَاقْتُلُو هُمْ كَذَالِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ﴾ [بقره: ١٩١] "كمان سے مبحررام كے پاس لڑائى نهرو، يہاں تك كه وہ تم سے اس ميں لڑائى نهرين قل كرؤ كافروں سے بدله اس طرح ہى لياجائے گا۔" مقصد بيہ ہے كه مكة اور مدينه ميں لڑائى كرنا حرام ہے ليكن جب اس كے سوا كوئى چارہ نه ہوتواس ميں كوئى حرج نہيں ہے۔

جب حضرت حسین بن علی والی الله کا گھا کو پہتہ چل گیا تھا کہ وہ کو فیوں سے نہیں لڑ سکتے تو واپس کیوں نہلو نے ؟

جواب: جی ہاں! ہم کہتے ہیں کہ انہوں نے لوٹے کا ارادہ کر لیاتھا، لیکن فرزندان مسلم بن عقیل نے کہا کہ جب تک ہم اپنے والد کے قاتلوں سے انتقام نہ لے لیں، والیس نہ لوٹیس گے اور جب انہوں نے انتقام لینے کی ٹھان کی تو حضرت حسین رٹائیو کے بھی ان سے اتفاق کر لیا اور والیس نہ لوٹے مخضراً یہ کہ سیدنا حسین رضی اللہ نے ابن نے ایک کو گواری ویے ۔ اور آپ نے زیاد کو گرفتاری ویے ۔ اور آپ نے دیاد کو گرفتاری ویے ۔ اور آپ خضرت رسول کریم طفاق کی پیشگوئی کے مطابق جنتی نو جوانوں کے سردار ہیں۔ حضرت رسول کریم طفاق کی پیشگوئی کے مطابق جنتی نو جوانوں کے سردار ہیں۔ جواب: جی ہاں! حضرت نبی کریم طفاق نے فرمایا تھا کہ فتنة ادھر سے اٹھے گا' فتنادھر سے اٹھے گا اور آپ نے مشرق کی طرف اشارہ کیا۔ [ طفیق کیا آ ا

❶ صحیح بخاری ـ کتاب بدء الخلق ـ باب صفة ابلیس و جنود، رقم: ٣٢٧٩

اگرہم وہاں کی تاریخ پرنگاہ ڈالیس تو روزِ روشن کی طرح اس بات کی تصدیق نظر آئے گی۔

چنانچہ خارجی مشرق سے نمودار ہوئے لینی عراق سے اور شیعہ عراق سے نکلے طرح اسی د جال کا فتنہ بھی مشرق سے ہریا ہوگا۔ اوریا جوج ما جوج بھی مشرق کی طرف سے نکلیں گے۔ دگان میں سے نوب کا تباہد کھیں شدہ ہے۔

چنگیز خان اور ہلا کوخاں کی قوم تا تاریھی مشرق کی طرف سے نکلی ۔

سبحان الله آنحضور طینی کی پیشن گوئی کے مطابق فتنے مشرق کی طرف سے اٹھے اور عراق' ایران' روس' چین افغانستان' از بکستان وغیرہ مدینہ کے مشرق میں واقع ہیں۔

عضرت نی کریم مشیقاتی کاس فرمان کا مطلب کیا ہے کہ نجد شیطان کے سینگوں میں سے ایک سینگ ہے؟

جواب: حضرت نبی کریم طفی آیا نے فرمایا: اے اللہ! ہمارے یمن میں ہمارے لیے برکت فرما اے اللہ! ہمارے بین میں ہمارے لیے برکت فرما او اللہ! ہمارے ہیں میں ہمارے لیے برکت فرما او حاضرین میں سے پھھلوگوں نے کہا: '' ہمارے نجد میں بھی آپ نے فرمایا: اے اللہ! ہمارے بین میں ہمارے لیے برکت فرما۔ اللہ! ہمارے شام میں ہمارے لیے برکت فرما۔ تو انہوں نے پھر کہا: ہمارے نجد میں بھی مگر آپ نے فرمایا اے اللہ! ہمارے ہمارے ہمارے لیے برکت فرمایا 'اے اللہ! ہمارے نے برکت فرمایا اور ہمارے نجد میں بھی تب ہمارے شام میں ہمارے لیے برکت فرمایا نے برکت فرمایا: عینگوں میں سے ایک سینگ ہے۔ '' ®

نجد کے مفہوم میں اہل علم نے اختلاف کیا ہے کہ آیا نجد سے مرادوہی نجد ہے جو آج کل نجد کے متعلق تمام جو آج کل نجد کے نام سے مشہور ہے یا کوئی اور جگہ مراد ہے۔لفظ نجد کے متعلق تمام روایات پرغور کرنے سے بیات اظہر من الشمس ہوجاتی ہے کہ اس سے مراد عراق ہے ، کیونکہ اہل علم فرماتے ہیں کہ ہراونچی جگہ کو خبر کہا جاتا ہے (اور نثیبی جگہ کو

❶ صحيح بخاري ـ كتاب الفتن ، باب قول النبي الفتنة من قبل المشرق، رقم: ٧٠٩٤

تہامہ) اس لیے روایت میں آتا ہے کہ آپ نے مشرق کی طرف اشارہ بھی کیا اور فرمایا نجد' شیطان کے سینگوں میں سے ایک سینگ ہے۔' جبکہ مدینہ سے مشرق کی جانب بلند جگہ (نجد) عراق ہی ہے ( بلکہ حافظ ابوالفضل ابن حجر عسقلانی نے فتح الباری شرح صحیح بخاری میں اس حدیث کے تحت وہ روایت بھی بیان کی ہے، جس میں صراحت کے ساتھ و لِعَوَ اقِنا کا لفظ موجود ہے)

مقصدیہ ہے کہ نجد سے مرادعراق ہے اور واقعات ثابت کرتے ہیں کہا کثر و بیشتر فتنے بھی یہیں سے اٹھے۔ <sup>©</sup> واللہ اعلم

کیاسیدہ فاطمہ و فالٹوپا کوالز ہراء کالقب دینا جائز ہے؟ اور کیا حضرت نبی کریم کے زمانے میں انہیں زہراء کہا جاتا تھا اور کیا حضرت علی المرتضٰی و فائٹو کو کو مَ اللّٰهُ وَجُهَهُ کَهُمْ اللّٰهُ وَجُهَهُ کَهُمْ اللّٰهُ وَجُهَهُ کَهُمْ اللّٰهُ وَجُهُهُ کَهُمْ جَائِز ہے؟

جواب: حضرت نبی کریم طفظ علیہ سے تو یہ لقب ثابت نہیں ہے اور نہ ہی سیدہ کے زمانے میں اس کا وجود تھا، لہذا یہ جد یدلقب ہے جبکہ تھے جغاری کی روایت سے حضرت نبی کریم طفظ علیہ کا آپ کوسیدہ نساء المومنین اور سیدہ نساء اہل الجنة کا لقب دینا ہی کا فی ہے۔ اور اس لقب نے آپ کوزینت نہیں بخشی بلکہ آپ نے اس لقب کو حسن و جمال عطا کیا ہے۔ رضی اللہ عنہا وارضا ھا اور بیا گرچہ لقب جدید ہے مگر اچھا ہے۔ اور حضرت علی المرتضٰی فوالٹیءُ 'بلا شبہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ان کے چہرے کو عزت بخشی کیکن اس دعا ئیہ جملے کو آپ سے خاص کر دینے میں کلام ہے۔

چنانچهم کہنے کو کہدسکتے ہیں کہ۔

كُرَّمُ اللَّهُ وَجُهَ عَلِيٍّ ' كَرَّمَ اللَّهُ وَجُهَ آبِي بَكْرٍ 'كَرَّمَ اللَّهُ وَجُهَ عُمَرَ ' كَرَّمَ اللَّهُ وَجُهَ عُمَرَ ' كَرَّمَ اللهُ وَجُهُ عُلَمَ اللهُ وَجُهُ الصَّحَابَةِ رضى الله عنهم \_

<sup>●</sup> فتح البارى ـ كتاب المناقب ـ باب من علامات النبوة: ٣٦٢٤ مسلم (بمعناها) كتاب فضائل الصحابة ، وقم: ٩٩٩٩٩٩٩

مثلاً جنگ جمل بھی و ہیں بریا ہوئی، حضرت علی اور حضرت حسین کو دہاں شہید کیا گیااور موجودہ دور میں شاہ فیصل قریش کا مثل جنان میں مثل کردیا گیا۔ اور صدام حسین نے زہریلی گیس چھوڑ کرایک ہی دن میں مثبر میں معسن کے دور کیا گیا۔ اور صدام حسین نے دنہریلی گیس چھوڑ کرایک ہی دن میں مثبر میں مدموں کے دور کے دور کے دور کے دور کیا۔
 مسلوب مقبرے پر بم مار کر بہت سے لوگوں تقریباً ۸۸ ہزارا فراد ہلاک کردیا۔
 مسلوب مقبرے پر بم مار کر بہت سے لوگوں تقریباً ۸۸ ہزارا فراد ہلاک کردیا۔
 مسلوب مقبرے پر بم مار کر بہت سے لوگوں تقریباً کی مسلوب مقبرے پر بم مار کر بہت سے لوگوں تقریباً ۸۸ ہزارا فراد ہلاک کردیا۔
 مسلوب مقبرے پر بم مار کر بہت سے لوگوں تقریباً کی مسلوب مقبر کے دور بالے میں میں مسلوب مقبر کی مسلوب مقبر کی مسلوب مقبر کی مسلوب مقبر کی مسلوب مقبر کے دور کیا کہ مسلوب مقبر کے دور کی مسلوب مسلوب مقبر کی مسلوب میں کردیا ہوئی کی مسلوب میں کردیا ہے دور کی مسلوب میں کردیا ہوئی کردیا ہوئی کردیا ہوئی کی مسلوب میں کردیا ہوئی کردیا ہیں کردیا ہوئیں کردیا ہوئی کردیا ہے دور کردیا ہوئی کردیا ہوئی کردیا ہوئی کردیا ہوئی کردیا ہے دور کردیا گیا ہوئی کردیا گیا ہوئی کردیا ہوئی

ان سب کے چہروں کو اللہ نے دنیا و آخرت میں عزت بخش ہے۔

عضرت نبی کریم مطابع آپی ہو ہوں کے درمیان تفریق کس طرح کر لیتے تھے اور

دوسری ہو ہوں کی بہ نسبت حضرت عائشہ وٹائٹہا سے زیادہ محبت کیسے کرتے تھے جبکہ

اللہ تعالیٰ نے آپ کو ہو ہوں کے درمیان عدل کا حکم دیا ہے؟

جواب: محبت كى حدتك يه بات درست ہے كيونكة قرآن كريم ميں الله تعالى نے قرمايا ہے:

﴿ لَنُ تَسْتَطِيْعُوا اَنُ تَعُدِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَ لَوُ حَرَصْتُمُ فَلَا تَمِيلُوا كُلَّ اللّهَ كَانَ الْمَيُلِ فَتَذَرُوهَا كَالُمُعَلَّقَةِ وَ إِنْ تُصلِحُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ اللّهَ كَانَ عَفُوْرًا رَحِيمًا ﴾ والنساء: ١٢٩

'' اورتم بیو یوں کے درمیان عدل نہ کرسکو گے ، اگر چہتم اس بات کی حرص رکھو بھی' لہذاتم مکمل طور پرکسی ایک کی جانب نہ جھکو ، کہاسے ( دوسری کو ) معلق چھوڑ دواور ، اگرتم اصلاح کرواور ڈروتو بے شک اللّٰد تعالیٰ بخشنے والامہر بان ہے۔''

چنانچے اللہ تبارک و تعالی نے یہاں بیان کیا ہے کہ انسان اپنی طاقت کی حد تک اصلاح کرے اور اللہ تعالی سے ڈرے تو اس بنا پر اللہ تعالی بعض ہویوں سے قلبی لگاؤ کومعاف کردے گا' یہی وجہ ہے کہ جب حضرت عمر و بن العاص نے حضرت رسول کریم طبیع آئے ہے چھا کہ آپ کوسب لوگوں سے بڑھ کر پیارا کون ہے؟

تو آپ نے فرمایا: ''عاکشہ'' <sup>©</sup>

تو آپ نے فرمایا: ''عاکشہ'' <sup>©</sup>

البتہ شوہرسے ہیویوں کے ساتھ برتاؤ میں عدل مطلوب ہے' محبت میں نہیں' کیونکہاس طرح کی قلبی محبت پرانسان سے مواُ خذہ نہیں کیا جائے گا۔

الله كياني كريم صلوت الله وسلامه عليه تمام منافقين كوجانة نه تضيع؟

جواب: حدیث شریف میں آیا ہے کہ آپ فقط چودہ یا پندرہ منافقین کو جانتے تھے'

• صحيح بخارى ـ كتاب فضائل الصحابة ـ باب قول النبي لؤ كُنتُ مُتَّخذًا خَلِيُلاً ـ رقم: ٣٦٦٢

سب کونہیں ۔اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ارشا دفر مایا:

﴿ وَلَتَعُرِفَنَّهُمُ فِي لَحُنِ الْقَولِ ﴾ [محمد: ٣٠]

''کہ تو انہیں گفتگو سے پہچان لے گا۔''

اوریہ چندمنافقین تھے،سارے نہ تھے۔لہٰدا آپ بعض کو جانتے تھے اوراس کی واضح ترین دلیل اللّٰہ تعالیٰ کا پیفر مان ہے۔

﴿ وَ مِمَّنُ حَوُلَكُمُ مِنَ الْآعُرَابِ مُنَافِقُونَ وَ مِنُ اَهُلِ الْمَدِيْنَةِ مَرَدُوا عَلَى النِّفَاق لَا تَعُلَمُهُمْ نَحُنُ نَعُلَمُهُمْ ﴾ [التوبة: ١٠٠]

'' اورتمہارے اردگرد والے اعرابیوں میں منافق ہیں اور مدینہ والوں میں بھی کچھ ایسے ہی ہیں، جونفاق پراڑے بیٹھے ہیں، تو انہیں نہیں جانتا ہم انہیں جانتے ہیں۔''

السنة من نایک کتاب پڑھی ہے جس کا نام " اَلشّیعة هُم اهل السنة " ہے اس کے مؤلف نے اس میں بیان کیا ہے کہ ابو ہر برہ نے عشرہ بشرہ اور امہات المومنین اور اہل بیت سے بھی زیادہ روایات بیان کی ہیں ، بلکہ اس نے یہ بھی کہا ہے کہ ان کی روایات ، ابو ہر برہ گی کی روایات کے دسویں جھے کو بھی نہیں پہنچتیں ، حالانکہ ابو ہر برہ متاخر الاسلام ہیں۔کیا یہ بات شیح ہے؟

جواب: اس سوال کا جواب دینے سے قبل میں آگاہ کرنا چاہتا ہوں کہ اس کتاب کامؤلف تیجانی بہت جھوٹ بیان کرنے والا انسان ہے، لہذا اس کی نقل پر اعتاد نہیں کیا جاسکتا ہے۔ اس کا یہ کہنا کہ ان سب کی روایات ابو ہریرہ کی روایات کے دسویں جھے کو بھی نہیں پہنچتیں' ایک بھیا نگ اور خطرنا ک سینہ زوری ہے۔

د کیھئے ابو ہریرہ کی تمام روایات کی تعداد پانچ ہزارتین سوستر ، یااس ہے ، جبکہ عشر ہ مبشر ہ اورصحابیات اور آل بیت کی روایات کی تعداد حسب ذیل ہے۔ حضرت ابو بکر گئی (۱۴۲) حضرت عمر کی (۵۳۷) حضرت عثمان کی (۱۴۲) معرف السیرة لابن حزم ، ص:۲۷۵ و ما بعدها لہذا سادہ سے حسابی عمل سے ان سب کی روایات (۱۳۵۲) ہیں اور ان کی روایات (۱۳۵۲) ہیں اور ان کی روایات حضرت ابو ہریرہ سے زیادہ ہیں اور پھر ابو ہریرہ اسکیے ہی کثرت حدیث میں مشہور نہیں ہے بلکہ بہت سے صغار صحابہ بھی کثرت روایت میں مشہور ہیں ، جیسے ابن عبر سے بالگ ، ابن عمر قُ ، ابو سعید خدر کُ ، جابر "، عا کشہ ، انس جیسے صغار صحابہ جو تعلیم و تدریس کے لیے فارغ ہے۔

البته ابو ہریرہ کی روایات چنداسباب کی وجہ سے دوسروں سے زیادہ ہیں او روہ یہ ہیں ۔

## الحضرت نبي كريم عليلية كساتهان كاكثرت سيميل ملاپر ركهنا:

چنانچہ آپ ٔ چارسال تک حضرت نبی کریم طفی ایک کے ساتھ رہے جیسے کہ آپ خود فرماتے ہیں کہ لوگر کے بیان کرتا ہے اگر کتاب خود فرماتے ہیں کہ لوگر کہتے ہیں کہ ابو ہریرہ بہت می احادیث بیان کرتا پھر آپ رہائی نئے نے سورہ بقرہ کی اللہ میں دو آئی سُک نئہ ہوئیں قو میں حدیث بیان نہ کرتا پھر آپ رہائی نئے سورہ بقرہ کی اللہ میں النّب کی سے لے کر ﴿ الرَّحِیْم ﴾ تک

<sup>•</sup> صحيح بخارى ـ كتاب العلم ـ باب حفظ العلم ، رقم: ١١٨ ، صحيح مسلم ـ كتاب

دونوں آیات پڑھیں اور فرمایا: ہمارے مہاجر بھائیوں کو منڈیوں میں تجارتی کاروبار
کی وجہ سے ،اور ہمارے انصار بھائیوں کو باغات کی دیکھ بھال کی وجہ سے دربار
رسالت میں میری طرح ہمہ وقت حاضری نصیب نہ ہوتی تھی اور ابو ہریرہ فقط'قوت
لا یموت''پرگذرا کرکے بارگاہ رسالت میں اتنا حاضر رہتا جتنا دوسرے نہ رہتے تھے
اور اتنا کچھ حفظ کرلیتا جتنا دوسرے حفظ نہ کرتے تھے۔ 
①

# ٢-ان كے حافظ كے ليے حضرت نبى كريم عليستي كى خصوصى دعا:

حضرت ابو ہریرہ خلٹیۂ فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کی کہ اے اللہ کے پیارے رسول! میں آپ سے بہت کچھ سنتا ہوں اور بھول جاتا ہوں۔

آپ نے فرمایا: اپنی چا در پھیلاؤ' چنانچہ میں نے چا در پھیلا دی، تو آپ نے دونوں ہاتھوں کو ملا کر چلو بھرا (اوراس میں انڈیل کر ) فرمایا: اسے اپنے سینے سے جمٹا لوُ چنانچہ میں نے اسے سینے سے جمٹایا تو اس کے بعد مجھے کوئی چیز نہ بھولی۔' <sup>©</sup>

سدابوہریہ کاتعلیم کے لیے وقف رہنا۔

م-ان کے شاگر دوں اوران سے قال کرنے والوں کی کثرت۔ چنانچہ آپ کے شاگر دوں کی تعدا دلقریباً آٹھ سوتھی۔

### ۵-آپ کی تاخیروفات:

چنانچہ آپ ۵۷ھ یا ۵۸ ھیں فوت ہوئے۔ علاوہ ازیں آپ سے بیان کردہ روایت کی تقسیم حسب ذیل ہے۔

علاوہ ازیں اپ سے بیان مردہ روایت کی ہے۔ کچھر دوایات ضعیف الا سناد ہیں اور وہ حضرت ابو ہریریؓ سے ثابت نہیں ہیں۔

فضائل الصحابة ، رقم: ١٥٩

صحیح بخاری رکتا ب العلم باب حفظ العلم، رقم: ۱۱۹ 'صحیح مسلم کتاب فضائل الصحابة، رقم: ۱۲۰

- کی کھروایات مکرر ہیں۔
- 🕏 کچھروایات کی ایک سے زائدا سناد سے ہیں۔
- وه روایات جوآپ نے عشره مبشره جیسے اکا برصحابہ اور امہات المومنین وغیرہم سے روایت کی ہیں۔
- ک کچھروایات آپ پرموتوف ہیں جووہ خود آپ کا کلام ہیں۔ امام بخاری اورمسلم نے تین سوچھبیس (۳۲۲) احادیث کومتفق علیہ بیان کیا ہے جبکہ اکیلے امام بخاری ترانویں (۹۳) احادیث روایت کرنے میں منفرد ہیں اور امام مسلم (۹۸) اٹھانویں احادیث میں منفرد ہیں۔

پھر بیاحا دیث حضرت ابو ہر رہ ہے اسلیے ہی روایت نہیں کرتے بلکہ بہت ہی احادیث میں روایت کرنے میں دوسر سے صحابہ کرام بھی شریک ہیں۔

باقی رہاشیعہ کے حضرت ابوہریرہ پر کثرت روایت کے اعتراض کا الزامی جواب توسنیے! ان کے جابر جعفی نے اکیلے امام محمد باقر سے ستر ہزار احادیث روایت کی ہیں۔اور باقی ائمہ سے ایک لاکھ چالیس ہزار احادیث بیان کرتا ہے۔ ®

اورابان بن تغلب نے امام جعفر صادق سے نمیں ہزارا حادیث روایت کی ہیں۔ © اور مجمد بن مسلم نے امام باقر سے نمیں ہزار احادیث بیان کی ہیں۔ اور امام جعفر صادق سے سولہ ہزارا حادیث روایت کی ہیں۔ ®

## حضرت ابو ہر ریاہ کا بے مثل حافظہ:

حضرت ابو ہریرہ خلائیۂ کے وسعت حافظہ پرامام حاکم کا بیان کر دہ ایک واقعہ بھی شاہدعا دل ہے جوانہوں نے مشدرک میں بیان کیا ہے

- خاتمة و سائل الشيعة ص:١٥١
  - 2 رجال النجاشي 'ص: ٩
  - 3 مشيخة الصدوق 'ص:٦

کہ ایک مرتبہ مروان بن الحکم نے حضرت ابو ہریرہؓ کو بلایا اور ان سے سوالات بو چھے اور ایک آ دمی کوان کے جوابات لکھنے کے لیے ایسی جگہ پر بٹھا یا جہاں سے وہ ابو ہریرہ کواس کاعلم ہوسکے۔

چنانچہ جب ایک سال گذر گیا تو اس آ دمی کواسی جگہ بٹھا کر حضرت ابو ہر ریرہ کو بلایا اور ان سے گذشتہ سال والے سوالات کے جوابات بوچھے، تو آپ نے من وعن اسی طرح بیان کردیئے ، نہ ان میں گھر کی کی ، نہ اضافہ کیا اور نہ ہی ان میں نقدیم و تاخیر کی ۔ ® بیان کردیئے ، نہ ان میں نقدیم و تاخیر کی ۔ ®

حضرت ابو ہریرہ درضی اللہ عنہ کے متعلق اہل علم کی شہادتیں:

ا مام شافعی عِراتُ پیر فرماتے ہیں:

"ابو هريره احفظ من روى الحديث في دهره"

'' حضرت ابو ہریرہ اپنے زمانے میں احادیث روایت کرنے والوں سے بڑھ کر حافظ تھے''

ابوصالح ذکوان وطنتی په فرماتے ہیں کہ:

"كَانَ ابو هريره احفظ اصحاب محمد" "

'' حضرت ابوہر ریرہ اصحابؓ رسول میں سب سے بڑھ کر حافظ تھے۔'' امام ذہبی رحمۃ اللّٰدعلیہ فر ماتے ہیں :

"امام فقيه مجتهد حافظ صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم سيد الُحُفَّاظِ الْاَتُبَاتِ " <sup>®</sup>

'' حضرت ابو ہر ریرہ رضائیۂ امام ہیں' فقیہ ہیں مجہد ہیں' حافظ ہیں' حضرت نبی کریم طفظ ہیں' حضرت نبی کریم طفظ ہیں' کا معرف کا کا معرف کا کا معرف ک

■ سيراعلام النبلا۲/٩٨٥

سير اعلام النبلاء ٢ / ٩٩٥

اصابة ٢٠٣/٤

۵۷۸/۲۰ النبلاء۲/۸۷۰

کیا حضرت عمر نے حضرت فاطمہ کواس قدر مارا کہان کا بچمس ان کے پیٹ میں ضائع ہوگیا؟

جواب: یہ بات شیعہ کے بے بنیاد جھوٹوں میں سے ہے ، وہ اس افترا کے ذریعے حضرت عمر پرزبان طعن دراز کرنا چاہتے ہیں اور پنہیں جانتے کہ وہ در حقیقت حضرت علیٰ پر' حضرت عمر کے سامنے خاموش رہنے اور بزدلی دکھانے کا بہتان لگارہے ہیں حالا نکہ آپ رسول کریم مسلے علیٰ کے دلیرترین صحابہ میں سے تھے، بلکہ اس پرمستزاد یہ کہ آپ نے اپنی لخت جگرام کا ثوم عمر خلائی کے ساتھ بیاہ دی تھی۔  $^{\circ}$ 

ال کیایہ بات درست ہے کہ آیت مباہلہ

﴿ فَقُلُ تَعَالُوا نَدُعُ اَبُنَاءَ نَا وَ اَبُنَاءَ كُمْ وَ نِسَاءَ نَا وَ نِسَاءَ كُمُ وَ وَسَاءَ نَا وَ نِسَاءَ كُمُ وَانَفُسَنَا وَ اَنْفُسَكُمْ ' ثُم ' نُبَتَهِلُ فَنَجُعَلُ لَعُنَةَ اللّهِ عَلَى الْكَاذِبِيْنَ ﴾ مِن حضرت على مصرت على الله على الله

صرت نبی کریم مظیم نیخ نے حضرت علی مضرت فاطمہ مضرات حسنین رخی اللہ میں کو کلہ ان کو منتخب کیا ، کیونکہ یہ تمام لوگوں کو نسبت آپ کے زیادہ قریبی تھے کیونکہ ان کے سوا آپ کی تمام اولا داللہ کو پیاری ہو چکی تھی اور فقط یہی زندہ تھے، لہذا ان کومابلہ کے وقت بلا ہا گیا تھا۔

اصل بات یہ ہے کہ مباہلہ قریبی رشتہ داروں میں ہی ہوتا ہے، کیونکہ اگر دور کے رشتہ داروں میں ہوتو مقصود حاصل نہیں ہوتا، اگر چہ وہ افضل بھی ہوں، کیونکہ انسانی جان اپنے قرابت داروں پر جتنا ترس کھاتی ہے،اتنا دوسروں پرنہیں مٹی کہ

❶ تاريخ الاسلام عهد خلفاء الراشدين: ٢٧٥ 'الكافي: ٥ / ٣٤٦

- بسااو قات انسان اپنے بیٹے کی زندگی کی خاطرخود ہلاک ہوجانا پیند کرلیتا ہے۔ <sup>©</sup>
- اس مات میں کوئی شک نہیں کہ یہ آیت حضرت علیٰ حضرت فاطمۂ حضرات حسنین رضوان الله علیهم اجمعین کی فضیلت پر دلالت کرتی ہے کیونکہ آپ اپنے دوسرے رشتہ داروں کونہیں لائے تھے،حالانکہ آپ کے بچاحضرت عباس اور آپ کے بچا زاعقيل بن ابي طالب اورحضرت عبدالله بن عباس وغير جم بھي موجود تھے، کين اس ہے امامت بہر حال ثابت نہیں ہوتی ، کیونکہ اس آیت میں فاطمہ بھی تو داخل ہیں ۔ کیکن و دا ہل امامت میں نہیں ہیں ۔
- الله تعالیٰ کے قول (وَ اَنفُسَنَا) کوحضرت علی برمحمول کرناٹھک نہیں ، کیونکہ حضرت علی کسی صورت میں بھی حضرت نبی کریم طلبے عادم کے مساوی نہیں۔
- حضرت علی خالٹیٰ قرآن کی آیت کے لفظ ﴿ وَ اَبْنَاءَ نَا ﴾ میں داخل ہیں کیونکہ حضرت رسول کریم طلط ان نے ان کی برورش کی اوران کا اپنی بیٹی سے نکاح کیا، لہذاوہ آپ کے بیٹے کی طرح تھے۔
- (وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنفُسَكُمُ ) عصراديه بكي كمين اورتم كيونكه آوي اين ول كو يكارتا ہے اور دل اسے يكارتا ہے جس طرح فرمان الهي ہے: ﴿ فَطَوَّعَتُ لَهُ نَفُسُهُ قَتْلَ اَخِیُهِ ﴾ کهاس کے دل نے اسے اپنے بھائی کے تل پراکسایا۔ اور جیسے کہ ہم عمو ما کہد دیتے ہیں کہ میں نے اپنے دل سے مشورہ کیا اور میں نے اپنے دل کو بلایا ۔ © اوراگر (وَ أَنْفُسَنَا) سے حضرت رسول کریم طلط کیا کی مرا دحضرت علیؓ ہوتے تو یہ بات لا زمی تھی کہ دوسری طرف مقابلے میں بلانے والا کوئی ایبا آ دمی ہوتا جوآ پ<sup>®</sup> کے ہم یلہ ہوتا۔ <sup>®</sup>

<sup>■</sup> منهاج السنة النبوية: ٧/ ٢٦/٧ 'صفوة الآثار والمفاهيم: ٤/٥٥٧

<sup>2</sup> مختصر تحفه اثنا عشرية،ص:١٥٦

**<sup>3</sup>** روح المعاني: ٣٠٢/٣

#### خاتمة الكلام

یہ کتاب دراصل ان لوگوں کے لیے ایک پیغام ہے جواصحاب رسول پر زبان طعن دراز کرتے ہیں ہم کہتے ہیں کہ

جن ہستیوں پرتم زبان طعن دراز کرتے ہو، انہوں نے اپنے کر دار سے تاریخ کو معطر کر دیا اور اپنی گفتار سے اسے کھار دیا اور اپنے ایسے اعمال سے اسے خوبصورت بنایا کہ اگر تمہیں عمر نوح مجمی مل جائے توان کے کارناموں کے عشر عشیر کو بھی نہ بینے سکو گے۔

بیقر آن'ان کی شہادت دیتا ہے اور سنت مصطفیٰ ان کی صفائی دیتی ہے اور انہیں عادل قرار دیتی ہے۔

اللہ تبارک وتعالیٰ نے ان کے ذریعے قر آن کی حفاظت کی اور وہ قر آن کے راوی اور اس کے حاملین اور مفسرین ہیں۔

انہوں نے سنت مصطفیٰ کو پھیلا یا اوراس کی تبلیغ کی۔

اللہ تبارک و تعالیٰ نے ان کے ذریعے بندوں کو ہدایت عطا فرمائی اور ان کے ذریعے اوران کی خاطر ملکوں کو فتح کیا۔

انہوں نے اللہ کی راہ میں ہجرت کی اورا پنے اہل وعیال مال و دولت اور وطن کوچھوڑ ااوراللہ تعالیٰ اوراس کے رسول کی نصرت کی ۔

انہوں نے مرتدین سے لڑا ئیاں لڑیں اور انہیں مغلوب کر کے سیدھی راہ پر چلنے پرمجبور کردیا۔

ن انہوں نے مصر' عراق' ایران' جستان اور خراسان کو فتح کیا یہاں تک کہ وہ ہندوستان اور چین تک جا پہنچے، یہ ہے ان کی سنہری تاریخ!

اے زبان طعن دراز کرنے والو! تم اپنے رب کی عظمت و کبریائی کو مدنظر رکھ کر بتاؤکہ تم نے اسلام کے لیے کیا کھ کیا؟ اور بتاؤ تمہاری تاریخ کیا ہے؟

اَقِلُّو ا عَلَیْهِمُ لَا اَبًا لِاَبِیْکُمُ مِنَ الْلَوْمِ
مِنَ اللَّوْمِ اَوْ سُدُّو اللَّمَکَانَ الَّذِی سَدُّوا اللَّمَکانَ الَّذِی سَدُّوا اللَّمَکانَ الَّذِی سَدُّوا اللَّمَکانَ الَّذِی سَدُّوا اللَّمَکانَ اللَّذِی سَدُّوا اللَّمَ اللَّمَ مِن اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ مِن اللَّمَ مِن اللَّمُ اللَّمَ عَلَى اللَّمَ اللَّمُ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمِ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمُ اللَ

#### ######

سی بیشتر، هلید کاس قصید کا ہے جواس نے آل شاس کی مدت میں کہا تھا،کین مولف کی ذہانت پر قربان جائے،

اس نے کس مہارت کے ساتھ اسے صحابہ کرام کی شان پر ، دانت پینے والوں پر ، فٹ کیا ہے!

اس قصید کے دیگر چاراشعار تو حقیقاً صحابہ کرام کے لیے ، ہی موزوں ہیں اوروہ یہ ہیں:

اُو لٰینے فَوْمٌ اِنْ بَنَوْا اَحْسَنُوا الْبَنَا

وَ اِنْ عَاهَدُوا اَوْفُوا وَ اِنْ عَقَدُوا شَدُّوا اَسُدُوا اَوْفُوا وَ اِنْ عَقَدُوا شَدُّوا اَسُوسُونَ اَحْکَلامًا بَعِیدًا اَنَاتُهَا

وَ اِنْ عَاهَدُوا جَاءَ الْحَفِیظَةُ وَالجِدُّ وَ اِنْ عَضِبُوا جَاءَ الْحَفِیظَةُ وَالجِدُّ وَ اِنْ عَصْبُوا بَها وَ اِنْ کَانَتِ النَّعُمٰی عَلَیْهِمُ جَزَوا بھا وَ اِنْ کَدُّوا ہُوا مَطَاعِیْنَ فِی الْهَیْجَا مَکَاشِیفُ الدُّجٰی مُطَاعِیْنَ فِی الْهَیْجَا مَکَاشِیفُ الدُّجٰی اللَّهُمْ وَ بَنَی الْهَیْمَ وَ بَنَی الْجَدُّ

### تَمَّ الْكِتَابُ بِحَمْدِ اللَّهِ وَ فَضُلِهِ

انتيس رمضان المبارك ١٣١٨ هجرت نبوى صلى الله عليه وسلم تسليماً كثيراً ابو محمد عثمان بن محمد تميمي آل خميس الناصرى عفا لله عنه و عن والديه و تم ترجمة الكتاب ٢٦ ذى قعده الساعة الحادى عشر ونصف ليلاً ٢٠٠٢ء عبد الجبار ملفى عفا الله عنه و عن والديه

#### مراجع ومصادر

- ١. اسد الغابة في معرفة الصحابة ابن الأثير مكتبة الشعب القاهره
- ٢. إعراب القرآن وصرفه و بيانه ـ محمود صافى ـ دار الرشيد بيروت ط ١٤١١
  - ٣- الإصابة في تمييز الصحابة. ابن حجر العسقلاني. دار الكتاب العربي. بيروت
    - ٤- الإستيعاب في اسماء الاصحاب ـ ابن عبد البر ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت
      - ٥- البداية والنهاية ابن كثير دارالكتب العلمية بيروت ط ١٤٠٣٠١
    - ٦. التاريخ الإسلامي. محمود شاكر. المكتب الإسلامي . بيروت. ط ٤٠٥٠٤
      - ٧۔ التاريخ الكبير۔ البخارى۔ توزيع دار الباز۔ مكة المكرمة
      - ٨. الجرح ولاتعديل ابن ابي حاتم دار إحياء التراث بيروت ط٤٠٥ ١٤٠
- ٩- الخلافة الراشدة والدولة الاموية من فتح البارى يحيى اليحيى دار الهجرة الرياض ط ١٤١٧-١
  - ١٠. السنة لابن ابي عاصم ابن ابي عاصم المكتب الإسلامي بيروت ط٢٥٠٠ المنة
- ۱۱ـ السنة للخلال. ابو بكر الخلال. تحقيق د. عطية الزهراني. دار الراية. الرياض. ط
- ١٢. الشيعة و اهل البيت احسان الهي ظهير ترجمان السنة باكستان ط١٠١٠٠
  - ١٣ الطبقات الكبرى ابن سعد دار صادر بيروت
  - ١٤. العبقريات الإسلامية. عباس العقاد. دار الآداب. بيروت. ط ٢. ١٩٢٨
- ١٥. العواصم من القوام. ابن العربي. تحقيق محب الدين الخطيب. دار الكتب السلفية. بيروت. ط ١٤٠٦.١
- ١٦ـ الفصل في الملل والأهواء والنحل ابن حزم تحقيق د محمد ابراهيم نصر دار

- اليل بيروت.
- ١٧٠ الكافي. ابو جعفر الكليني. تحقيق على اكبر الغفاري. دار الضواء بيروت. ١٤٠٥
  - ۱۸ الكامل في التاريخ ـ ابن الأثير ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت ـ ط ٥ ـ ٥ ١٤٠٥
  - ١٩. الكفاية في علم الرواية. الخطيب البغدادي. دارالكتب الحديثة القاهرة. ط٢
    - ٢٠ المستدرك على الصحيحين الحاكم دار الكتاب العربي بيروت
- ۲۱ المطالب العالية ابن حجر العسقلاني تحقيق غنيم بن عباس دار الوطن الرياض عاد ۱٤۱۸ المطالب العالف عنيم بن عباس دار الوطن
  - ٢٢ المغنى ابن قدامة ـ دار الفكر ـ بيروت ط ١ ـ ٥٠٥
- ٢٣ـ المنتقى من منهاج السنة الذهبى تحقيق محب الدين الخطيب المكتبة السلفية
   القاهرة ط ٣
- ٢٤. النهاية في غريب الحديث ابن الأثير تحقيق طاهر الزاوى المكتبة العلمية . بيروت
  - ٢٥ ـ بحار الأنوار. محمد باقر المجلسي. مؤسسة الوفاء ـبيروتـ ط ٢ ـ ١٤٠٣
- ٢٦٠ تأويل مشكل القرآن ابن قتيبة تحقيق أحمد صقر دار التراث القاهرة ط٦٠
   ١٣٩٣
- ۲۷ تاریخ الاسلام الذهبی تحقیق عمر عبد السلام دار الکتاب العربی ۱۲۰ بیروت ط۱۴۰۹
  - ۲۸ تاریخ طبری ابن جریر دار العلمی بیروت ط۰ ۱ ۲۰۹
- ۲۹ـ تاریخ خلیفة بن خیاطـ تحقیق اکرم ضیاء العمریـ دار طیبةـ الریاضـط۲ـ۱٤۰٥
- ٣٠ تحقيق مواقف الصحابة في الفتنة من تاريخ الطبرى دمحمد أمحزون مكتبة

- الكوثر الرياض ط١٤١٥
- ٣١ تفسير الصافي الفيض الكاشاني دار الأعلمي بيروت
- ٣٢ ـ تفسير الطبري ابن جرير ـ دار الريان ـ دار الحديث ـ القاهرة ـ ١٤٠٧
  - ٣٣ تفسير القرآن العظيم
- ٣٤ تهذيب التهذيب ابن حجر العسقلاني دائرة العمارف النظامية حيدر آباد الهند ط١٥٠١٠
  - ٣٥ ـ ثم اهتديت ـ التيجاني ـ موسسة الفجر ـ لندن ـ ١٤١١
- ٣٦ـ خصائص على النسائي تحقيق احمد البلوشي مكتبة المعلا الكويت ط١٤٠٦.١
  - ٣٧ خلفاء الرسو ـ خالد محمد خالد دار الكتاب العربي ـ بيروت ـ ط ١٣٩٤ ـ ١٣٩٤
    - ٣٩ ديوان المتنبى المتنبى المكتبة الثقافية بيروت
    - ٤٠. رجال الكشي- ابو عمر الكشي- تقديم احمد السيد الحسيني
    - ٤١ . رجال النجاشي ابو العباس النجاشي مكتبة الداودي قم ايران
  - ٤٢ . رجال حول الرسول خالد محمد خالد دار الكتاب العربي بيروت ط٢ ١٩٧٣
    - ٤٣. رسالة الايمان ـ الحائري الإحقاقي ـ مكتبة الصادق ـ الكويت ط٢ ـ ١٤١٢
      - ٤٤ . روح المعاني محمود الألوسي دار الفكر بيروت ٤١٤١
    - ٤٥. سلسلة الأحاديث الصحيحة الالباني المكتبة الاسلامي دمشق ط٣. ١٤٠٣.
- 73 ـ سنن ابى داؤد ـسليمان بن الاشعث مراجعة محمد محييى الدين-المكتبة السلامية استانبول ـ
- ٤٧ ـ سنن ابن ماجة ـ ابن ماجة ـ تحقيق الاعظمى ـ شركة الطباعة العربية السعودية ـ ط٢ ـ ١٤٠٤

- ٤٨ سنن البيهقي البيهقي دار المرفة بيروت
- ٤٩ سنن الترمذي محمد بن عيسي تحقيق احمد شاكر . إحياء التراث العربي بيروت
  - ٥٠ الدارمي الدارمي دار الكتب العلمية بيروت
- ٥١- سنن النسائي. النسائي. تحقيق عبد الفتاح ابو غدة. دار البشائر. بيروت. ط٣-١٤٠٦
- ٥٢ سير أعلام النبلاء الذهبى اشراف شعيب الارناؤط مؤسسة الرسالة عبروت ط١٤٠٢
- ٥٣- صحابة رسول الله في الكتاب والسنة ـ عيادة ايوب الكبيسي-دار القلم-دمشق-ط١٤٠٧
- ٥٤ صحيح مسلم.مسلم بن الحجاج.تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى.دارإحياء التراث العربي.بيروت
- ٥٥ صفوة الآثار و المفاهيم من تفسير القرآن العظيم عبد الرحمن الدوسرى ط١٤٠٥.
- ٥٦ عبد الله بن سبا و أساطير أخرى مرتضى العسكرى دار الزهراء بيروت طه ١٤٠٣
  - ٥٧ فاسألوا أهل الذكر التيجاني مؤسسة الفجر لندن ١٤١٢ -
- هتح البارى ابن حجر العسقلانى تحقيق محب الدين الخطيب تعليق ابن بازـ
   المكتبة السلفية ـ
  - ٥٩- فرق الشيعة النوبختى دار الأضوا بيروت ط٢ ٤٠٤ ١ د
- ٠٦٠ فصل الخطاب في تحريف كتاب رب الأرباب. حسين النوري. الطبرسي. بعناية محمد رضا الطباطبائي. طبعة حجرية. ١٢٩٨

- ٦١ فضائل الصحابة احمد بن حنبل تحقيق وصى الله عباس دار العلم جدة ط
  - ٦٢ في الشعر الجاهلي. طه حسين دار الكتب المصرية ط ١٣٤٤ ١٣٤٤
    - ٦٣ ـ قصص الأنبياء عبد الوهاب ـ النجار ـ دار الفكر ـ بيروت
    - ٦٤. كشف الغمة في معرفة الأئمة الأربلي دار الأضواء بيروت.
      - ٥٠ لسان العرب ابن منظور دار صادر بيروت
  - ٦٦ لسان الميزان ابن حجر العسقلاني مؤسسة العلمي بيروت ط٣ ـ ١٤٠٦
  - ٦٧. لماذااخترت مذهب الشيعة؟ محمد مرعى الأطاكي ط٣ حلب مؤسسة الوفاء
    - ٦٨ مجموع الفتاوى ابن تيمية جمع عبد الرحمن قاسم
- 79. مختصر التحفة الإثنى عشرية. شاه عبد العزيز الدهلوى. اختصار محمود شكرى الألوسي. تحقيق محب الدين الخطيب. المطبعة السلفية. ١٣٧٣.
- ۷۰ مختصر تاریخ دمشق ابن منظور تحقیق روحیة النحاس دار الفکر دمشق ط ۱ د ۱ د مختصر تاریخ دمشق ابن منظور تحقیق روحیة النحاس دار الفکر دمشق ط ۱ د ۱ د مختصر تاریخ دمشق ابن منظور د مختصر تاریخ دمشق د مختصر تاریخ د مختصر تاریخ دمشق د مختصر تاریخ دمشق د مختصر تاریخ دمشق د مختصر تاریخ دمشق د مختصر تاریخ د مختصر تاریخ دمشق د مختصر تاریخ د مختصر تاریخ
- ٧٢ مستدرك الوسائل النووى الطبرسي موسسة آل البيت قم ايران ط ١٤٠٧
  - ٧٣ مسند احمد احمد بن حنبل دار الكتب العلمية ط٢ ـ ١٣٩٨ ـ الميمنية ـ
  - ٧٤ مسند احمد احمد بن حنبل ـ تحقيق احمد شاكر ـ دار المعارف القاهرة ـ ١٣٧٧
- ٥٠ـ مصنف ابى شيبة ـ ابو بكر بن ابى شيبة ـ تحقيق عبد الخالق الأفغانى ـ الدار
   السلفية ـ الهند ـ ١٣٩٩
- ٧٦ مصنف عبد الرزاق الصنعاني تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي المكتب

- الإسلامي. بيروت. ط٢-١٤٠٣
- ٧٧ معجم الطبراني الكبير الطبراني تحقيق حمدي السلفي ط٢
- - ٧٩ مقدمة ابن خلدو ابن خلدون دار الفكر
  - ٨٠. منهاج السنة النبوية. ابن تيمية. تحقيق محمد رشاد سالم. ط١٤٠٦.
  - ٨١ ميزان الاعتدال الذهبي تحقيق على البجاوري دار المعرفة بيروت
    - ٨٢ نهج البلاغة دار التعارف بيروت ط١٤١٠
- ٨٣۔ وسائل الشيعة. الحر العاملي. تحقيق مؤسسة آل البيت. قم ـ ايران ـط ١٤٠٩ ـ

### بعثت رسول سے واقعہ کر بلاتک

یہ کتاب حضرت رسول کریم طفظ علیم کی وفات سے لے کر نواسئہ رسول سیدنا حسین بن علی المرتضی کی شہادت ۲۱ ھ تک کے اہم ترین عرصہ پر شتمل ہے۔
اس کتاب میں مندرجہ ذیل اہم موضوعات پر بحث کی گئی ہے

سقیفہ بنی ساعدہ، قصہ شور کی، حضرت عثمان ؓ پر اعتراضات، شہادت عثمان ؓ ، خلافت علی ؓ المرتضلی، معرکہ جمل، معرکہ صفین ، معرکہ نہروان ، شہادت علی ؓ المرتضلی، خلافت حلافت معاویہ ؓ بن الی طالب، عام الجماعة ،خلافت معاویہ ؓ بن الی سفیان ؓ،خلافت بن ید بن معاویہ ؓ بن الی طالب، عام الجماعة ،خلافت معاویہ ؓ بن الی سفیان ؓ ،خلافت بن ید بن معاویہ ؓ ،شہادت حسین ؓ بن علی ؓ ،صحابہ کرام ؓ کی عدالت پر پاکدامنی صحابہ کرام ؓ کے متعلق پھیلائی گئی بد گمانیاں اوران کے جوابات امامت علی ؓ المرتضلی کی اوّلیت کے دلائل اوران کے جوابات امامت علی ؓ المرتضلی کی اوّلیت کے دلائل اوران کے جوابات۔

اللہ رب العزت سے دعا ہے کہ وہ ہمارے اس عمل کو اپنی خوشنودی کے لیے خالص کردے اور اس کتاب کو ہدایت کا فانوس اور ہم پر اصحاب رسول کے حقوق کی ادائیگی کا ذریعہ بنادے۔ آمین

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين